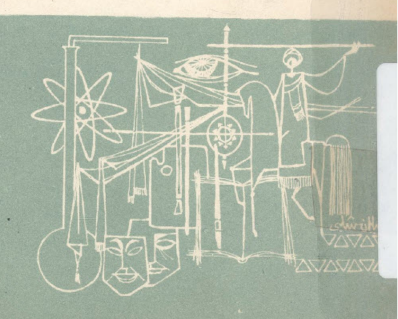


المؤسسة المصرية العامة للتاليف والنشر دار الكاتب العربي للطباعة والنشر

الفلسفة في ضوء عشام الاجتماع الفلسفة في ضوء عشام الماحم المام الما



المكتبة الثقانية **جامعة حرة** ۲۱٦

# الفلسفة فى ضبوء علم الاحتماع تأليف: الدكنورقبارى محسد إسماعيل



### مقدمة

أحمد الله الراحم الرحيم، القيوم بذاته ، الذي يهيى، لنا من أمرنا رشدا ، وأشكره سبحانه وتعالى الذي اليه يرجع الامر كله ، فما من خاطرة تخطر الا بعلمه ، وما من واردة ترد الينا الا باذنه ٠٠٠ ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة انك أنت الوهاب ٠٠٠ وبعد

هذه دراسة موجزة ، أقدمها للقارى العربى ، بقصد أن يتزود من صنوف المعرفة ، حين يطوف بين شتى ألوان الفكر • وفي هذه الدراسة ، حاولت أن أتطرق الى مختلف ميادين الفلسفة ، وأن أعالج مشكلات «الميتافيزيقا» (١)

ولست أقصد بهذه الدراسة ، أن تكون مجود محاولة للتفلسف ، أو أن أعالج الفلسفة «في ذاتها» ، وانما حاولت أن أكشف عن « مصادر الفكر » في ضوء علم الاجتماع وأن أحلل «الافكار» و «التصورات» بردها الى المجتمع ، وأن أعالج « محتسويات العقل » من زاوية الحيساة الاجتماعية

<sup>(</sup>۱) « الميتافيزيقا » اصطللاح فلسفى يرجع لفة الى كلمة met a physics » حيث ان كلمة met a physics » حيث ان كلمة « ميتا Meta تعنى ما وراء « وكلمة » فيزيقا physics تعنى « طبيعة » ، أى أنها بحث من مباحث الفلسيفة يبحث فيما وراء الوجود ، \* .

الواقعية · بمعنى أننى أحاول بســـط المسائل الفلسفية المعقدة ، كي أتناولها من وجهة النظر الاجتماعية ·

وهى محاولة علمية مبسطة ، قصدت بها أن أستعرض بأسلوب سهل يسير مختلف المباحث الفلسفية ، وأن أستخدم نفس الاسلوب والمنهج لمعالجة شتى ميادين علم الاجتماع ، دون أن أتعرض الى استخدام ، المصطلحات الفنية ، الدقيقة ، أو انزلق الى معالجة المسائل العويصة ، ودون أن أصطدم بمواجهة المشكلات الاكاديمية التى تمتد جذورها في تربة الفكر الفلسفي الى آماد بعيدة الغور .

### - \ -

فالفلسفة ، كما يعلم القارى العزيز ، هي الأم التي همدرت عنها سائر العلوم ، حيث أنها قديمة قدم العقل الانساني • ولقد سجلت الفلسفة طوال تاريخها الطويل خلاصة الفكر الانساني ، وعصارة الجهود العقلية ، التي تتابعت على مسرح الفكر الفلسفي ، خلال حركة الفكر قديمة وحديثة ، •

وللفلسفة میادینها التقلیدیة ، ومباحثها الکلاسیکیة ( القدیمة ) ، التی صدرت منذ صدرت شمس الفکر فی الیونان ، والتی ظهرت مع ظهور الفلسفات الکبری عند وأفلاطون Plato ، والتی والتی

انتقلت في الفلسفات الحديثة عند «ديكارت، Descartes و « كانت Kant » و «ميجل Hegel » •

واذا كانت للفلسفة ، على ماقلنا ، مباحثها وميادينها، فمن المعروف لدينا ، أن من المباحث الرئيسية للفلسفة « مبحث المنطق » • وهناك مشكلات أساسية يضطلع بدراستها «علم المنطق» • فيكشف لنا عن مسائل تتصل جميعها ببنية الفكر المنطقي ، حين يتثبت من بطلان التفكير أو زيفه ، وحين يتحقق من صحة القول وصوابه • ولذلك قيل ان المنطق هو «الاداة» التي تميز الصواب عن الحطأ • قيل ان المنطق هو «الاداة» التي تميز الصواب عن الحطأ •

ومعنى ذلك أن للمنطق وظيفته وضرورته فى حياتنا اليومية ، من حيث أنه يتحكم فى عمليات التفكير ، وبالتالى يحكم بين «الصواب» و «الخطأ» • وعلى هذا الاساس يتصل المنطق بدراسة «مشكلة التفكير الانسانى» ، حين نسال • كيف نفكر ؟! وكيف نحكم على الاشياء ؟! • • تلك هى المسائل الجوهرية التى يدور حولها المنطق، ويضطلع بالرد عليها والانشغال بها •

ولهذا السبب ، كان المنطق هو « المقدمة الضرورية » لكل فلسفة ، وهو جوهر الميتافيزيقا ، لأنه ببساطة ، هو «علم الفكر» على حد قول أرسطو •

ولماكان المنطق هو علم الفكر ، فانه يبدأ أول مايبدأ ، بدراسة طبيعة الفسكر ، وقوانينه ، وبديهياته ، وأصوله

الموضوعه Axioms (١) • وما يتصل بها من قضايا أولية، اذ أن قضايا المنطق ، تتميز بأنها عامة بين بني البشر ، اذ أن هناك نمطا عاما للفكر ، يتميز به «العقل الانساني» على العموم ، ومهما بلغت درجة بدائيته أو تحضره •

ومن مباحث المنطق الرئيسسية ، دراسة مشكلة «التصورات ، والاحكام، فهناك مثلا تصورات « مسخصة » وأخرى «مجردة» ، كما أن هناك أحكاما « كلية ، وأخرى « جزئية » •

والتصورات و المسخصة ، مى تصدورات ترتبط المالواقع ، مثل تصورنا مثلا لأشياء مادية وواقعية ، حين نتصور وتمثال رمسيس، في مدينة القاهرة ، أو و تمثال الحرية ، على شواطىء أمريكا ، ولكن التصورات والمجردة، مى تصورات لا ترتبط بالواقع المحسوس ، مثل تصورنا وللحرية ، أو والانسانية ، أو والمسئولية ، وكلها تصورات مجردة عن الواقع .

هذا عن التصورات ، أما عن الاحكام ، فهي قضايا نصدرها للحكم على الواقع ، وهذه الاحكام أو القضايا ، هي اما قضايا أو أحكام «كلية» مثل حكمنا مثلا على «كل انسان» بأنه «حيوان» • هذا حكم كلى • أما القضية الجزئية ، فهي

<sup>(1)</sup> الأصل الموضوع ، هو قضية أولية لابرهان عليها ، وتوضع وضعا دون مناقشة ، مثل تولنا ، الكل أكبر من الجزء » فهذه قضية بيئة بداتها ، ولا تحتاج ألى برهنة ، وأنها تتقبلها قبولا ، حيث لايختلف عليها أحد .

حكم يصدق على «البعض» ولا يصدق على «الكل» مثل قولنا « بعض الادباء شعراء » ، على اعتبــــار أن الشعر جزء من الادب ، وبالتالى فان الشعراء هم بعض الادباء •

ومن المسائل الجوهرية في دراسة المنطق ، مسألة «التعريف» و « التصنيف » ، تلك المسألة الهامة التي تتصل بمقولتي « الجنس Genus » و « النوع Species » ، حيث يرتبط كل من التعريف والتصنيف بمبادى الفكر الصورى ٠

وتعریف الشیء، هو البحث عن ماهیة الشیء، والماهیة هی مجموع الخصائص والصفات التی یتصف بها هذا الشیء ولذلك یر بحع التعریف، الی مبدأ منطقی هو مبدأ الله الله و الهویة Principe d'identité و یتمثل هذا المبدأ المنطقی فی قولنا د ان ا = ۱ ، ۰

ومعنى هذه القضية ، أن (١) أو الشيء ، لا يمكن أن يكون هو نفسه وشيئا آخر في نفس الوقت · بمعنى أن ماهية الشيء تبقى هي هي لا تتغير ·

هذا عن التعريف ، أما عن التصنيف ، فيرتد الى «مبدأ الثالث المرفوع» ، وهو «مبدأ صورى» • وأعنى بالصورى، انه مبدأ عقلى خالص ، ولا يتصل بالواقع • فحين أقوا، مثلا : « أن الانسان حيوان ناطق ، فنحن نحاول في هذه القضية ، أن نصنف الحيوان ، أو أن نقوم بتصنيف منطقى للحيوان \* فنجد أن هناك من الحيوان «ماهو ناطق» ، وهناك

أيضًا «ماهو غير ناطق» • ولذلك كان الانسان ، هو الحيوان، الذي يندرج تحت «ماهو ناطق» •

وفى هذا التصنيف نستطيع أن نتعرف على « مبدأ النالث المرفوع » ، ذلك المبدأ الذى يتمثل فى القضية الآتية : « الحيوان ، اما ناطق ، واما غير ناطق » ولا ثالث لهما • وهذا هو التصنيف المنطقى ، الذى يستند أصلا الى « مبدأ الثالث المرفوع » •

ولقد قسم المناطقة ، الاشبياء وسائر الموجودات ، الى «أجناس ، وأنواع» • والجنس هو ذلك المفهوم الواسع الذى يندرج تحته بعض الانواع • فالحيوان مثلا هو «جنس» ، والنبات هو أيضا «جنس» •

وهناك بعض أنواع لجنس الحيوان ، مثل «الاسد» و الفيل » و « القط » ، وكلها أنواع تنسدرج تجت جنس « الحيوان » • وكذلك الحال فيما يتعلق بالنبات ، فهناك بعض أنواع النبات مثل «الزهور» و «الاشتجار» و «الاعشاب» وعلى سبيل المثال لا الحصر ، نجد أن «الرند» و «الياسمين» و «البنفسج» انما هي أنواع من الزهور تندرج تحت جنس النبات •

تلك هي اشـــارة عاجلة وسريعة ، تشير الى بعض مشكلات ومباحث المنطق ·

وسنحاول في الفصل الاول من هذا الكتيب أن نتناول

مسائل المنطق في ضوء علم الاجتماع • فنحن اذا تتبعنا البدايات الاولية لظهور علم الاجتماع ، وجدنا و أوجيست كونت Auguste Comte مؤسس علم الاجتماع الفرنسي ، يتعرض لمناقشة مسألة ومناهج التفكير الانساني، ، فعالج كونت طرق التفكير ، وتطور العقل الانساني عبر التاريخ •

ولقد أعلن كونت ، أن العقل الانسانى ، يمر بمراحل أو بحالات أو بأطوار ، بدأت بالمرحلة أو الحالة «اللاهوتية» أو الدينية ، الى الحالة « الميتافيزيقية » أو الفلسفية ، ثم انتهى العقل الانسانى فى نهاية المطاف الى الحالة «الوضعية» أو العلمية .

والنزعة الوضعية ، هي النزعة العلمية ، كما أن المنهج الوضعي ، هو منهج التفكير العلمي ، لان الحركة الوضعية التي يتزعمها وكونت، في علم الاجتماع ، هي في حقيقة الامر حركة مؤيدة للعلم مضادة للميتافيزيقا .

اما المسألة الثانية ، التي عقد الاجتماعيون عليها أهمية كبرى ، بصدد تلك الرابطة التي تربط المنطق بعلم الاجتماع ، فهي مسألة اللغة بكلماتها وألفاظها · وهي مسألة هامة التفت اليها « اميل دوركايم » Lévy Bruhl وانشغل بها « لوسيان ليفي بريل ، Marcel Granet • و « مارسيل جرانيت » · Marcel Granet

واللغة عند علماء الاجتماع ، هي من نتاج المجتمع ، ولا تصدر الا غنه ، حيث أنها ظاهرة اجتماعية • والمنطق.

بتصوراته وأحكامه وقضاياه ، انما يستند أصلا الى اللغة ، ويتصل بها أوثق اتصال ·

ولقد كشف و دوركايم ، عن الأصسل اللغوى في التصورات المنطقية ، على اعتبار أن و الألفاظ ، هي التي تحدد و معاني ، التصورات ، كما أن و اللفظة ، اللغوية ، تتسم بالثبات ، وتتميز بالعمومية ، ومعنى ثبات الكلمة وعموميتها ، هو أنها ثابتة وعامة يتناقلها سسائر بني البشر .

ولقد درس « لوسيان ليفي بريل » طبيعة « العقل البدائي » ، عن طريق دراسة « اللغة البدائية » ، وبخاصة تلك اللغسات واللهجسات التي تتعلق بهنسود شسال أمريكا • أما « مارسيل جرانيت » فقد اهتم بدراسة مسألة اللغة والمنطق من وجهسة النظر الاجتماعية • وتوصل « جرانيت » بصدد دراسته للفكر الصيني القديم ، الى أن اللغة الصينية القديمة ، هي لغة « مشخصة » تتصل بالواقع الاجتماعي ، أما اللغات الحديثة ، فتتميز بأنها لغات « مجردة » لأنها تتخذ أشسكالا صسورية ، مشل صور « الاستعارة » و « الكناية » وهي صور بلاغية لا توجد في اللغات البدائية •

والنتيجة التي انتهى اليها علماء الاجتماع ، هي أن اللغة أساس الفكر والمنطق ، ولما كانت اللغة « طـاهرة

اجتماعية » ، فيصبح من الطبيعي اذن أن يكون الفكر والعقل والمنطق من ظواهر المجتمع ·

### - 7 -

هذه هى بعض مشكلات المنطق التى عالجها علماء الاجتماع ، والتى سأقف منها فى الفصل الأول من هذا الكتيب محللا ومناقشا ، ولقد قلنا منذ قليل ، ان المنطق هو جوهر الفلسفة ومقدمتها الضرورية ، اذ أن المنطق هو هيكل كل فلسفة اذا ماجردناها عن لحمها وشعمها ،

ومن مباحث الفلسفة أيضا ، الى جانب المنطق ، « مبحث المعرفة » ، ويسمى هذا المبحث عند الفلاسفة « بالابستمولوجيا Epistemology » ، ويقصد به الفلاسفة الاشارة الى أهم أجزاء الفلسفة وأرحب أبوابها ومعاقلها ،

وتتعلق الابستمولوجيا ، أو نظرية المعرفة ، بدراسة مشكلة الادراك على العموم ، فيعالج الفيلسوف مسالة « مصادر المعرفة الانسانية » • • حين نسأل • • كيف نعرف ؟! وكيف ندرك ؟! • • وما هي مصادر الادراك وأصول المعرفة ؟! • وهل ترجع المعرفة الى « العقل ، أم الى « التجربة والحس » ؟! ومدركاتنا ، أترتد الى أصول « واقعية » أم « مثالية » ؟! •

وفي الواقع ، لم يقتصر علم الاجتماع على حل

مشكلات المنطق ، وانها امتدت مسساهماته الى ميدان « نظرية المعرفة » • ولقد استند علم الاجتماع فى ذلك الى أن المجتمع ، هو مصدر المعرفة ، ومبعث الحقيقة ، ومن خلال تلك النظرة عالج الاجتماعيون المشكلة الابستمولوجية الخاصة بأصل المعرفة ، وتدارسوها من زاوية المجتمع ،وقدموا لها مختلف الحلول المؤيدة لمذهبهم السوسيولوجى •

والمذهب السوسيولوجي في حقيقة الامر ، انما يعبر أصحلا عن وجهة النظر الاجتماعية ، تلك التي تتفق مع مانسميه اليوم « بالنزعة السوسيولوجية Sociologism ويقصد بتلك النزعة ، تلك « المحاولة » أو « الاتجاه » أو الموقف » الذي يتجه نحو تفسير « المعرفة » وفهم الروح الانساني بطريقة سوسيولوجية • ويرى عالم الاجتماع الفرنسي « بوجليه Bouglé أنها محاولة فلسفية الاصل، يهدف علم الاجتماع بمقتضاها الى تسكوين نظرية عامة للمعرفة ، مستندا الى الدراسة العلمية ، تلك التي تتجنب طرائق الفكر الفلسفي ، كي تتاح الفرصة لعلم الاجتماع أن يحل بديلا من الفلسفة •

ولا شك أن علم الاجتماع المعاصر ، قد أسهم الى حد بعيد في حل مشكلات المعرفة ، ووقف منها موقفا خاصا ، ولا شك أن هناك قضية عامة ، يشتغل بها دارس علم الاجتماع ، كما انشغل بها دارس الفلسفة ، تلك القضية

التى تتعلق بمشكلة الانسان وموقفه من «الحقيقة» ، وسعيه الحثيث في اقامة نسق أو « بناء من المعرفة » •

ولكن ينبغى أن نتساءل ـ أية حقيقة تلك التي يتضمنها علم الاجتماع ؟! وهل تعتبر الحقيقة الاجتماعية مصدرا أساسيا من مصادر المعرفة ؟! واذا كان ذلك كذلك ـ فكيف ولماذا ؟!

واذا ماتتبعنا مسألة المعرفة عند الفلاسفة ، وجدناها تتجه نحو النظر فى المعرفة ، حين تدرس من حيث طبيعتها: أهى حسية أم عقلية أم غير ذلك ؟! • وهنا تصطرع مذاهب الفكر ، مثل المذاهب التجريبية ، والمذاهب العقلية ، والمذاهب التصورية أو المثالية •

فذهب العقليون الى البحث عن الصور الفطرية الكامنة في العقل ، وذهب التجريبيون الى أن التجربة هي الأصل الوحيد لمبادى العقل الأولية ، غير أن علما الاجتماع ، وفضوا الأصول الفلسفية للمعرفة ، وأنسكروا مذاهب الفلسفة ، وقالوا ان المعرفة انما تصدر عن طبيعة الحياة الاجتماعية اليومية ، وأن التصورات ، انما هي تصورات اجتماعية ، تصدر عن واقع التجربة حين نلتحم بالواقع الاجتماعي ،

سأحاول في الفصل الثاني من هذا الكتيب أن أتناول موقف علم الاجتماع من « نظرية المعرفة » ، على أن علم الاجتماع لايقف عند حدود « المنطق » و « المعرفة » ، بل يتعدى تلك الحسدود ، كي يتعمق ويغوص في منابع « الأخلاق والدين » ،

ولسوف أسير في الفصل التالث ، الى موقف علماء الاجتماع من مشكلات الأخلاق والدين ، فلقد أثار علم الاجتماع الفرنسي ، مسألة « الواجب الخلقي » ، فتناول « دوركايم » فكرة « الارادة Volontó وعالج مشكلة والالزام» في حياتنا الاجتماعية ، كما ناقش « ليفي بريل » مسألة أساسية من مسائل الأخلاق ، وهي مسألة « الضمير » وغاية السلوك الخلقي ،

كما ذهب « البير بابيه Albert Bayet ، الى انتزاع الأخلاق من ميدان الفلسفة ، والنظر الى الأخلاق على أنها « علم ، بمعنى Science ، الى الحد الذى اصطنع فيه « باييه ، مذهبا علميا لدراسة الظواهر الأخلاقية ، على اعتبار أن الظاهرة الأخلاقية ، هى ظاهرة واقعية لا يمكن انتزاعها من المجتمع ، وفي هذا الصحدد أصدر « البير باييه » كتابا بعنوان : « علم الظواهر الأخلاقية » (١) ،

Bayer, Albert, La Science des Faits Moraux, Paris, (1)
1925, Librairie Félix Alcan.

ولقد اصطدمت مدرسة دور كايم أيضا ، بصميم المشكلة الدينية ، واقتحمت معاقل عريقة في الفلسفة ، حين طرقست أبسواب « الأونطولوجيسا ontologie » و « الكوزمولوجيا Cosmologie » (١) •

ولاشك أن الدراسات الأنطولوجية والكوزمولوجية ، تعسد من الأبواب والمبساحث الفلسفية ، الكبرى ، التى ترتبط بميتافيزيقا الدين وبفلسفة الوجود ، وكلهسا مباحث في الوجود المطلق ، تتناول « وجود الانسان » ، وتعالج فكرة الألوهية ، و « أصل العالم ومصيره » ،

ولذلك حاول علم الاجتماع أن يسهم في تلك المسائل بسهم وافر ، فكتب الاجتماعيون وأطنبوا في تفسير طبيعة

<sup>(</sup>۱) « الانطولوجيا » هي « علم الوجبود » ، وهي مبحب من مباحث الفلسغة ينهض بدراسة « الوجود » من حيث هو وجود » . فيمالج العلم الاونطولوجي « وجود الله » ، ومسألة « وجود الانسان » وحقيقة الكائنات والمخلوقات ، وكيف نشساً « المسالم » وصدرت الافلاك ، وكلها مسائل تتصل بالفلسغة كما ترتبط أيضا بمباحث دينية ، حيث أن « وجود الله » ونشأة العالم ومصير الانسان ، هي من صميم البحت اللاهوتي الديني ،

إما « الكوزمولوجيا » فنشئق من كلمة » Cosmos « بمعنى الكون أو النظام الكونى ، فالكوزمولوجيا ، هى العلم الذي يدرس القوائين المامة المسيطرة على العالم ، حيث أن العلم الكوزمولوجي، انما يعنى في واقع الامر «علم نظام الكون» مه

الدين ووظيفته وقيمته الاجتماعية ، بدراســة الطقوس والشمائر الدينية ، وسائر الظواهر الفلكلورية ·

وينهض علم الاجتماع الدينى بدراسة القيم والشعائر الدينية ، بالنظر الى الدين كظاهرة اجتماعية أو ثقافية ، وتتميز الظاهرة الدينية بعمومها في عسالم المجتمعات وانتشارها في دنيا الثقافات •

وليس من شك في أن دور كايم ، لم يكتب كتابه الضخم عن « الأشكال الأولية للحياة الدينية المحدد الفسخم عن « الأشكال الأولية للحياة الدينية وهمد الإضافة ورغبة في الزيادة في علم الاجتماع الديني، بقصد المان يكتب للرد على الفلاسفة ومشكلاتهم التي أثاروها في فلسفات الدين والأخلاق والمعرفة • فلقد تعرضت « ميتافيزيقا علم الاجتماع ، بين دفتي كتاب دور كايم ، لمشكلات فلسفية أصيلة ، بقصد تفسيرها والكشف عن مضامينها ومصادرها الاجتماعية •

وجملة القول ، لقد استند كل من ، علم الاجتماع الأخلاقى ، و « علم الاجتماع الدينى » ، الى فرضية جوهرية ، أو مسلمة رئيسية ، مؤداها أن « الأخلاق والدين من ظواهر المجتمع ، • تلك هى القضية الأساسية التى أعلنها « ليغى بريل » فى كتابه « علم العادات الأخلاقية » ، والركيزة الأسسية التى يستند اليها أصحاب علم الاجتماع الدينى •

ولذلك يدرس الباحث التجريبي أو الحقلي ، ظواهر الأخلاق والدين ، ويعالجها على أنها « أنساق اجتماعية Social Systems » لها وظائفها وأدوارها في المجتمع • كما يعالجها علم ألاجتماع المعاصرعلى أنها نظم institutions تترابط في المجتمع وتتفاعل في البناء الاجتماعي •

ویمکننا أن نشیر الی مختلف مسائل فلسفات الدین والأخلاق ، بالرجوع الی تعریف جـــامع دقیق یقــول به و کرجیلیوسفیرم Vergilius Ferm ،

« ان فلسفة الدين بحث في موضوع الدين من الناحية الفلسفية ٠٠ ومن مسائلها طبيعة الدين ووظيفته وقيمته ، صدق دعاواه ١٠ الدين والأخلاق ٢٠ صلة الله بالانسان من حيث الحرية والمسئولية ، الكشف الصوفي ، الصلاة ، استجابة الدعاء ، قيمة الصور التقليدية في التعابير والشعائر والعقائد والطقوس والوعظ ، مسألة طبيعة الاعتقاد والايمان ، مسألة الالوهية ووجودها(١)» وطبيعة الاعتقاد والايمان ، مسألة الالوهية ووجودها(١)»

هذه هي بعض المسائل المعروضة على نطاق البحث الفلسفي فيما يتعلق بدراسة الأخلاق والدين وازاء هذه المسائل الفلسفية البحتة ، والتي تعتبر مسائل ميتافيزيقية من الدرجة الأولى ، اقتحم علم الاجتماع هذه الميادين وطرق

Runes, Dagobert, The Dictionary of Philosophy, p. (1)

معاقل الميتافيزيقا ،ودخل الى الفلسفة من أوسع أبوابها ، بقصد انتزاعها وتجريد مسائلها من أصدولها العقلية والميتافيزيقية ، بالكشف عن مصادر اجتماعية تميط اللثام عن أصول تلك المسائل من وجهة النظر الاجتماعية ، حتى تتاح الفرصة لعلم الاجتماع في ابتلاع الميتافيزيقا ، وينفتح له السبيل ، كي يحل في نهاية المطاف بديلا عن الفلسفة .

واستنادا الى هذا الفهم ـ حاول علم الاجتماع أن يستقل عن أمة الفلسفة ، حين يتطرق الى تفسير مشكلاتها تفسيرا علميا ، ويتخلى نهائيا عن الحلول القديمة للفلسفة •

وهكذا نستعرض خسلال هذه الدراسة الموجزة ، مختلف مواقف علم الاجتماع ، حين يطرق أبواب «المنطق» ، ويتطرق الى اقتحام معاقل الميتافيزيقا « ونظرية المعرفة » ، ثم حين يكشف عن أصول اجتماعية لمنابع « الأخسلاق والدين » ٠٠٠٠

وها هنا نشاهد كيف تلتحم دراسات علم الاجتماع بميادين الفلسفة ، وحيث نسرى كيف تداخلت السوسيولوجيا (١) وتغلغلت في صلب الدراسات الفلسفية، حيث حلق علم الاجتماع بعيدا في آفاق الميتافيزيةا .

<sup>(</sup>۱) السوسيولوجيا كلمة مشتقة من الاصل الفرنسي Sociologie وهذا الاصل وضعه عالم الاجتماع الفرنسي أوجست كونت ، ليقصد به « عالم الاجتماع » ، فالسوسيولوجيا بهذا المعنى ، كلمة تتعلق بكل مايتصل بميدان علم الاجتماع .

## الغضل الأول المنطق في ضود علم الاجتماع

### - 1 -

فيما يتعلق بميدان المنطق ، تناول و اوجست كونت » شيخ علماء الاجتماع مسألة « المنهج » • فنقلنا « كونت » نقلة هائلة من المنهج التجريبي الى المنطق الوضعى • فعالج مشكلات و علم المناهج » أو ما يسمى « بالميثودولوجيا » ، الأمر الذي عرض كونت الى مختلف فلسسفات العسلوم ومناهجها ، حيث التزم بمبادى و فلسسفته الوضعية ، تلك التي يصطنع فيها المنهج العلمي ، كما حاول تطبيق مناهج العلوم الطبيعية في دراسة الظواهبر الاجتماعية ، وأدى به كل ذلك الى اكتشاف علم الاجتماع •

ولعل الفلسفة الوضعية (١) في ذاتها ، هي من قبيل النزعة المتعالمة ، أو بعبارة أكثر دقة ، انها حركة مؤيدة للعلم مضادة للميتافيزيق العلم حيث هاجم كونت المنطق الصورى ، اذ أنه في نظره منطق جلل ينمي قوة الجدل

 <sup>(</sup>۱) القلمسقة الوضعية ، هي القلمسقة العلمية ، اذ أنها قلمسقة لنحو أحد العلم وتنتهج منهج العلم ،

ولا يكشف عن شيء ، كما أن القياس الأرسطى ، انما يفسر ما نعلم دون أن يكشف عما نجهل ·

واذا كان كونت قد هاجم المنطق الصورى ، الا أنسه انتقد أيضا الاتجاه التجريبى الخالص ، كما يتمثل عنسد « فرنسيس بيكون » ، حيث اعترض عليسه « كونت » ، وارتكز اعتراضه على أنه لا توجد ملاحظة علمية دقيقة دون وجود « فرض » سابق لها ، ولذلك فان التفكير التجريبى المطلق ، في رأى كونت ، تفكير عقيم ، بل ولا يمكن تصوره في نظره ، اذ أن الملاحظة لا تصبح علمية الا اذا فسرت في ضوء « فرض » أو « قانون » ، اذ أن مجرد جمع الوقائع وتكديس الظاهرات لا يغير شيئا ،

وازاء تلك الاعتراضات والانتقادات التي يواجه بها « كونت ، المناطقة الصوريين والتجربيين الخلص ، حاول أن يصطنع لنفسه « منطقا وضعيا » ، تستند اليه فلسفته الوضعية من جهة ، ويعبر عن نظريته السوسيولوجية العلمية من جهة أخرى ٠

ولكن أوجست كونت ، حين أثار مسالة المنهج فى المنطق وفى علم الاجتماع ، حاول أن يشرع لمنساهج الفكر قانونا عاما ، يفسر تقدم الذكاء الانسانى ، ويعبر عن تطور أشكال الفلسفات والمناهج المتتابعة خلال التاريخ •

ولذلك جاءنا كونت بقانون الحالات الشلك ، ذلك

القانون التطورى الذى اعتبره كونت القانون المطلق لتطور الفكر والمنهج ، وهو القانون العام الذى يكشف عن تلك الرابطة الأصيلة التى تربط المنطق بعجلة علم الاجتماع.

فلقد ذهب كونت ، بمقتضى هــذا القانون ، الى أن منطق الانسان بمعنى فكره أو عقله ، انما يتدرج أو يتطـور مع تدرج المجتمع ونطـوره من « حالة غيبيـة لا هوتية ، الى حالة « ميتافيزيقية انتقــالية » ، ومن ثم يصل العقل الانسانى فى النهاية الى مرحلة « الروح الوضعى » .

ولما كان ذلك كذلك من فلقد ارخ كونت للمنطق الانسانى ، وجعل منه تاريخا للفكر الاجتماعى ، ولقد صدق « روجيه باستير » حين صرح فى هذا الصدد بقوله : « ان كونت قد جعل من علم الاجتماع تاريخا للفكر الانسانى ، حين وضع قانون الحالات الثلاث » .

فلقد تصور اوجست كونت المنطق الانساني تصورا خاصا ، يتميز به وحده دون سائر المناطقة والمفكرين ، فاصطنع للمنطق تاريخا ، وخلق للتاريخ منطقا محتوما ، يسير في حلقات ، ويمر بأطوار وأحقاب ، تلك التي أشار اليها «كانت» في مواضع كثيرة من كتابه الضخم « دروس الفلسفة الوضعية ، ، فسماها تارة « حالات » واطلق عليها في مواضع أخرى « انساق » أو « مناهج » ، ويسميها في إغلب الاحيان « فلسفات » .

وتخضع هذه الحالات او الفلسفات لقانون ديناميكي تطوري ، ذلك هو قانون الحالات الشلاث ، الذي هو قانون التقدم ، الذي يرى أن ظهور « الفلسفات » في أنفسها ما هي ألا مراحل اجتماعية تحتمها فلسفة التاريخ .

ولذلك كانت « الفلسفة الميتافيزيقية » في زعم كونت ، ما هي الا مرحلة تتسم بالضرورة والحتم ، اذ تحتمها ضرورة الانتقال من المنطق اللاهوتي الغيبي ، كي يصل الفكر بفضلها الى « وضعية العلم » حيث يشاهد الفكر عالم الحقيقة النسبية(١) ، تلك التي وجدناها تنبثق عند كونت من « الروح الوضعي » .

ولكننا اذا ما وضعنا كونت وقانونه السوسيولوجي في ميزان النقد ، وجدنا أن كونت على الرغم من أنه يلوح بالوضعية السوسيولوجية الا أنه كان فيلسوفا على الرغم منه ، كما كان فهمه لطبيعة المنهج الوضعي يرتكز أيضا على تمييزات ميتافيزيقية لم يخضعها لاختبار دقيق .

واذا كانت « الروح الوضعية » ، قد اقتصرت على

<sup>(</sup>۱) الحقيقة النسبية ، حقيقة جزئية وليست مطلقة ، حيث أن الحقيقة النسبية هي تلك الحقيقة التي يدركها الانسان على نحو علمي وموضوعي ، وبالنسبة الي حقائق جزئية أخرى ،

أحكام التجربة الفيزيقية وحدها ، فان هنساك نوعا من التجارب قد يكون أكثر دقة وعمقا من التجربة الفيزيقية، وهو ذلك النوع الفريد الذى يتمثل فى التجربة الدينية والتجربة الجمالية .

### **- Y -**

ولكن اذا كان أوجست كونت قد أسهم في ميدان المنطق بقانون الأحوال الثلاث \_ فان واحدا من كبار تلاميذته ، واعنى به « لوسيان ليفى بريل » قد طلع علينا بقانون جديد للفكر » أسماه بقانون «المشاركة» . واذا كان كونت قد التفت الى منطق « الروح الوضعى » فان ليفى بريل قد عالج ما يسيمه بمنطق « الروح الروح البدائى » .

أشار « ليفي بريل » الى مشكلة قوانين الفكر ، واثار تلك المسائل المتعلقة بقانوني « الذاتية » و «عدم التناقض » ، كما حاول أن يشرح للعقل البدائي قانونا يصدق على كل مظاهرة ، ويفسر أحواله الغيبية ، فاصطنع « ليفي بريل » قانون المساركة ، على اعتبار أنه القانون الميز للعقلية البدائية ، والذي يفسر أحكامها وتصوراتها ، ويكشف عن طبيعة أقيستها ومعايرها المنطقية .

الواحد والكثير ، وبين الذات والغير ، ان تأكيد أحد الطرفين يستوجب نفى الآخر . . اذ أن هذا التناقض المنطقى الواضح ، لا يهتم له العقل البدائى كثيرا ، فى زعم ليفى بريل ولذلك أعتبره عقلا سابقا على المنطق ٠٠

واذا كان ليفي بريل قد انشهل بمشكلة قوانين الفكر ، فلقد التفت « هوبير وموس » الى مسالة التصــورات والقضـــايا والأحكام ، وتفسير تلك المسألة من وجهة النظر الاجتماعية ، وفي ضوء نظرية عامة للتصورات السحرية · ولذلك عالج « هوبير وموس » قضايا المنطق من زاوية السحر ، ودرسا قضايا السحر في ضوء المنطق ، استنادا الى فكرة « المانا » ومدى ارتباطها بمختلف التصورات والأحكام البدائية ، بحيث يبدو أن منطق « المانا » السيحرى هو الذي يضيفي على الأحكام والقضايا معقوليتها ، ويبطل في نفس ألوقت عدم معقولیتها (۱) ، حیث آن « المانا ، فی زعم « هوبیر وموس » تقوم بوظيفة أساسية تتعلق بتركيب القضية المنطقية البدائية ، حيث تلعب تلك « المانا ، السحرية دور « الرابطة » copula في بنية القضية المنطقية البدائية ، وبذلك أعطانا « هوبير وموس » أصــولا اجتماعية لفكرة التصورات والأحكام ، بعد أن كان يظن

<sup>(</sup>۱) « المانا » في اعتقادات البدائيين ، قوة خفية صدائعة للمعجزات » تتمثل في سادة القبيلة ، وتربط بين أفرادها ، وبين مختلف الاشياء والقوى الكونية أيضا ، برباط وثيق ، (الناشر)

ان مثل هذه المسائل لا يمكن ان تتجاوز حدود البحث المنطقى .

وهناك مساهمة أخرى قام بها « دوركايم » حين وقف من المنطق موقفا خاصا ، وحين الم باطراف مسائله المتفرقة ، وفسرها جميعا في وحدة مذهبية ، وأجاب عنها في نظرية واحدة منسقة .

لقد ذهب دور كايم الى أن المنابع الاجتماعية هي المصادر الأولية ، لمدركاتنا وتصوراتنا المنطقيسة ، لأن الانسان ليس منفردا في مواجهته للطبيعة ، حيث ان المجتمع قائم دون شك بين الانسان واالعالم ، ولذلك كانت عمليات الادراك والتصور ، هي مشوبة بعناص اجتماعية وردت من طبيعة الموقف الاجتماعي للانسان ، حيث تتأثر العمليات المنطقية وتتشكل نظرة الانسان الى العالم الطبيعي خلال نظرته الى عالمه الاجتماعي ، فمن المجتمع ، قد وردت على الانسان وسائل فهمه للطبيعة وأدوات ادراكه لها . وبذلك تستمد الأحكام المنطقية ، أصولها ومصادرها من المجتمع ، كما تستند أيضا الى المجتمع من حيث عمومها وقبليتها ، بمعنى أن الاطارات المنطقية ليست الا شكلا من أشكال الاطارات الاجتماعية السابقة عليها في الوجود .

ولذلك لم يتحرج دوركايم ببراعة جدلية فائقة يتسمم بها مذهبه السوسيولوجي ، من أن يعلن أن المنطق

الفردى هو ناشىء بالضرورة عن المنطق الجمعى . ففكره التناقض وهى من مقاصد المنطق الرئيسية ، ليست في ذاتها اجتهادا عقليا يقوم به الانسان ، وانما تنشأ اصلا عن ذلك التعارض الاجتماعى ، بين ما هو « مقدس » وماهو « فير مقدس » ، وفى ضوء ذلك التمايز الدينى ، استطاع الانسان أن يميز بين الصواب والخطأ ، بمعنى أن هذا التمايز المنطقى ، مرجعه الى المجتمع واتفاق الجماعة أو التمايز المنطقى ، مرجعه الى المجتمع واتفاق الجماعة أو علم اتفاقها ، وعلى هذا الأساس أصبحت مسألة الصواب والخطأ ، مسألة اجتماعية ونسسبية تختلف باختلاف الشعوب والحضارات ، حيث ان الحقيقة في الشسمال ، قد تكون باطلا وضلالا لدى شعوب الجنوب .

وعند دوركايم لم تسلم فكرة الهوية أو الذاتية ،
من النشأة الاجتماعية ، حيث يرد معنى الذاتية الى فكرة
الشخصية ، فذكر أن هوية الشخص أو ماهيته ، أنما
تتحدد طبقا لماهية أو هوية طوطمية ، حيث تتمركز
شخصية الانسسان أو ذاتيته ، حول طوطمه (١) أو
« قرينه الحيوانى » ، وبصدد مسالة التصنيف الى
اجناس وأنواع ، رفض دوركايم حلول الفلسفة ، وعالج

<sup>(</sup>۱) « الطوطم » عند القبائل البدائية ، حيوان تنتسب اليه القبيلة ، فتحرم صيده ، وتقدسه ، وتربط بينه وبين اسسلاف القبيلة الذين ماتوا ، وقد يكون الطوطم نباتا ، فالطوطمية اذن ،عقيدة دبنية ونظام اجتماعي في الوقت نفسه ، (الناشر)

فكرة «الجنس» و «النوع» على أساس سوسيولوجية التصنيف .

فمن المجتمع - فى زعم دوركايم - صدرت نماذج التصنيف المنطقى ، واستنادا الى التنظيم البنائى للاشكال المورفولوجية الداخلة فى البناء القبلى ، تنبعث قوالب التنظيم المنطقى ، ولذلك كانت الاشكال القبلية والعشائرية هى النماذج الأولية ، التى بفضلها يقوم التنظيم والتصنيف، ومن ثم تنجح عملية التصنيف المنطقى للاشياء ، عن طبيعة التصنيف المنطقى للاشياء ، عن طبيعة التصنيف الاجتماعى للاشخاص .

والنطام الطوطمى معند دوركايم مو فى ذاته نظام تصنيفى يحمل فى طياته صوراً ونماذج منطقية ، من حيث أن الطوطم يحدد بالضرورة دائرة الأفراد التى تندرج تحته بانتمائها وانتسابها اليه ، أى أن هناك فيما يذهب دوركايم صلة وثيقة بين فكرة « الفئات المنطقية » ونسق « الفئات المطوطمية » وعلى هذا الأساس يكون « سور القضية » المنطقية البدائية ماذا استعرنا لفة أرسطو مو سور طوطمى ، يتحدد وفقا لمختلف الاشكال والانسان البنائية للقبائل البدائية ،

واذا استخدمنا لفة المنطق ومصطلحاته التقليدية ، بتحديد مفهوم هذه الفئات الاجتماعية وما صدقاتها ، فان مفهوم القبيلة يستفرق كل أفراد الاتحادات والعشائر ، وبالتالى تكون للقبيلة والاتحاد والعشيرة ، هى حدود اجتماعیة ومنطقیة ، وهی مصدر « التسویر المنطقی » . ولذلك یقول دور کایم فی فقرة هامة :

د ان الحدود والمراتب المنطقية ، هى فى الحقيقة شكل
 آخر للحدود والمراتب الاجتماعية » •

كما أن الروابط المنطقية التى تربط بين أفسراد «الجنس » و «النوع» ، لا تفهم ألا فى ضسوء الروابط الاجتماعية ، ألتى تربط بين أفراد «الاتحاد والعشيرة »، ومن ثم كانت الاتحادات هى «أوائل الاجناس » ، وكانت العشائر هى «أوائل الانواع» ، بمعنى أن التنظيم المنطقى كان فى بادى أمره ، غير منفصل عن التنظيم الاجتماعى ، من حيث أن نظام العالم وطبيعة الكون ، هى صورة مطبوعة عن النظام الاجتماعى وأنساقه ،

وجملة قول الاجتماعيين ، أن وجهسة النظر الاجتماعية ، استطاعت أن تفسر مشكلات المنطق ، وأن تحرره من أصوله الفلسفية ، وبعبارة أخرى ، حاول دوركايم أن يحل علم الاجتماع محل المحاولات الميتافيزيقية ، التي طالما حاولها المناطقة ، حين اكتشف علم الاجتماع منابع اجتماعية للتصورات والقضايا والاحكام ، ومصادر جمعية للذاتية والتناقض والتصنيف وتسوير القضايا المنطقية .

ولكن وجهة النظر الاجتماعية في ميدان المنطق لم تسلم من الانتقاد ، وتعرضت للكثير من أشكال النقد والتجريح من الاجتماعيين وغير الاجتماعيين ، فلقد حاول «كونت » بصدد معالجته اشكلة مناهج الفكر ، أن يستقل بالمنطق الذي هو «علم التفكير » ، وأن يجعل منه «علما وضعيا » ، حين يتخلى عن معياريته المعهودة منذ ارسطو ، ولكنا ينبغى أن لا نففل تلك الصلة الوثيقة التي تربط المنطق بالميتافيزيقا ، فالمنطق هو لباب الفلسفة وجوهر الميتافيزيقا ، كما لا يمكن اقامة أي شمكل من أشكاله الوضعية أو الرياضية الا على أساس النظرة الفلسفية البحته ،

ان النزعة الوضعية في ذاتها ، انما تحمل في طياتها هدفا ميتافيزيقيا خالصا ، حيث انها نزعة متعالمة تتطلع الى تكوين فلسفة للعلم استنادا الى منطق التجربة . على الرغم من أن العلم ليس هو اللون الوحيد للمعرفة كما يزعم الوضعيون . وأذا كان «كونت » قد نظر الى الميتافيزيقا على أنها مرحلة سابقة على الفكر الوضعي ، الميتافيزيقا على أنها مرحلة سابقة على الفكر الوضعي ، استنادا الى قانون للحالات الثلاث ، فأننا نقول أن «كونت كان فيلسوفا على الرغم منه ، على حد تعبير جنزيرج ، أذ أنه يشرع للمنطق وتطور مناهج الفكر ، فيطلق قانونا ميتافيزيقيا خالصا لا يستند الى الوضعية في شيء .

ولقد هوجمت كتابات « ليفي بريل » التي تشرع للمنطق البدائي قانونا غريبا ، يجعل من العقلية البدائية ، عقلية متخلفة منطقيا ، تغفل عن مبدأ عدم التناقض ، وتخلط بين الأشياء خلطا فلا تميز ذاتيتها ، ولذلك اعتبرها عقلية سابقة على التفكير المنطقي .

ومن هنا اعترض على كتابات « ليفى بريل » ، كل من « برجسون » و « شميث » و « رادين » و « روبرت لوى Lowie » .

وذهب « برجسون » الى أن « بنية الفكر تبقى هي هي لاتتفير » ، فلا تمانز بين الفكر البدائي والمتحضر الا في المادة والتجربة التي يكتسبيها الانسان من مجتمعه • تلك المادة الاجتماعية التي بدلت الانسان تبديلا عميقا ٤ فزحفت عليه طبقات كثيفة من العادات . ولكنا اذا انتزعنا من الانسان تلك القشرة السطحية ، وجدنا في أعماقه بنية الفكر الصمورية كما هي في حالها الأولى دون تغيير أو تبدیل • وذهب « شمیث » - الی آن « لیفی بریل » ، قد أخفق في دعواه التي تتعلق بمسألة التفكير السابق على المنطق ، اذ أن « ليفي بريل » لم يحدد نسـقا تاريخيا بفضله تترتب المجتمعات في تتابع زمني ، حتى يتضح لنا من خلال هذا النسق التاريخي مختلف مظاهر أو تطور التفكير « اللامنطقي » ، حيث يستحيل علينا القول « بمنطقية » أو سبق « منطقية » العقلية البدائية ، دون

أى تحديد سابق لها ، كما غاب عن « ليفى بريل » ، أن هناك الكثير من أشكال التفكير الفيبى والسابق على المنطق، تتجلى بوضوح فى مجتمعات متقدمة ، اذ أن هناك آثارا خرافية للسمحر ما زالت عائقة حتى اليوم فى جوانب الحضارة الحديثة .

ويبدو أن النقد الحاسم لافتراضات «ليفي بريل» عن عدم التناقض والذاتية عند البدائيين ، لا يمكن الا أن يكون نقدا في مستوى فلسفى بحت ، وفي ضحوء هذا المستوى ، وفي ضوء برجسون نفسه ، أن الانسان واحد بعينه ، لا يختلف منطقه قديما أو حديتا ، وأن الفكر الانساني أيا كان لا يستطيع أن يتخلي عن التفكير بقانوني « الذاتية وعدم التناقض » ، فالعقل أو الذكاء من حيث هو كذلك واحد في كل الأجيال ، ولذلك فان افتراضا كافتراض « قانون المشاركة » ، أن هو الا خيال خصب عند « ليفي بريل » ، فلا يختلف البدائي عن المتحضر الا في المادة أو التطبيقات المختلفة لقانوني الفكر الأساسيين أعنى الذاتية وعدم التناقض .

واذا انتقلنا الى مساهمة « هوبير وموس » بصدد التصورات والقضايا والاحكام ، وتفسيرهما لتلك المسائل المنطقية من زاوية قضايا السحر وقوانينه اسستنادا الى سيادة وجهة النظر الاجتماعية ، في الكشف عن مصادر اجتماعية لتصوراتنا واحكامنا ، نقول : لقد جعل «هوبير

وموس » من السحر ظاهرة اجتماعية ، على حين انه أمر غيبى بحت ، لا علاقة له بعالم الظواهر ، التى هى موضوع العلم الوضعى .

فى الواقع ـ ان علماء الاجتماع الذين هاجموا الميتافيزيقا منذ البداية ، قد وجدناهم فى آخر الأمر ، يدرسون عالم السحر والخرافة ، ويعقدون شتى الصلات بين هذا العالم الفيبى الخالص ، ليربطوه بعالم المنطق الواضح الدقيق ، وهنا يكمن جوهر اعتراضنا وانتقادنا ، بصدد ربط المنطق بالسحر ، ولقلد اعترض كثير من الفلاسفة وعلماء الاجتماع على هذا المسلك الفريب الذى سلكه ، هوبير وموس ، وسلفهما ، جيمس فريزر ،

فلقد رفض « جورفیتش » مختلف وجهات النظر التی قال بها کل من « فریزر » و « کودرنجتون » ، و « هوبیر وموس ، بصدد نظریة السیحر • کما أنکر « جورفیتش » فکرة « المانا » ، تلك الفكرة التی اضفی

عليها « هوبير وموس » طابع القداسة والقهر ، فنجدها عند « جورفيتش » مجردة عن تلك المعانى ، اذ انها فكرة « فوق طبيعية Surnaturelle » ولا علاقة لها بعالم الاشياء والكائنات .

ولقد اعترض الأب شهيث على فكرة « العاية السحرية » ، ورفض « برجسون » قوانين السحر التى صاغها « هوبير وموس ، ، وأنكر زعمهما في أن الاعتقاد بالسحر لا ينفصل عن الاعتقاد بالمانا ، بمعنى أن تصور المانا هو المقدمة الضرورية والقضية الأولية التى تكونت في بنية الفكر البدائي ، ومن ثم صهدرت التصورات السحرية كنتيجة حتمية لهذا التصور القبلي أو السابق.

وارتكانا الى هـــذا الفهم ــ توهم « هوبير وموس » أن أساليب السحر وتجاريبه ، انسا هى تطبيقات عملية لمبادىء منطقية مثل : « الشبيه يؤثر فى الشبيه » و « الجزء يقوم مقام الكل » .

ورفض برجسون تلك الميادىء الوهمية وانكر تلك القوانين الظنية التى صاغها علماء السحر ، فلا شك ان تلك المبادىء قد تصلح فى تصنيف العمليات السحرية، ولكن ذلك لا يعنى مطلقا أن عمليات التصنيف هده مشتقه من تلك المبادىء ،

ویتضح من اعتراض برجسون ، ان تلك المبادىء والقوانین المتی صنفها « هوبیر وموس » قسد تفیدنا فی التصنيف اللاحق لعمليات السحر ، ولكنها لا تصلح اطلاقا في تفسيرها ، بمعنى أن تلك العمليات السحريه ليست مسسستقة بالضرورة من تلك القوانين ، حيث أن كذب النتائج التي تفضى اليها تجاريب السحر وأساليبه، تبين بشكل واضح للذكاء البدائي خطأ تلك القوانين وزيفها ، كما أن السر في تصديقنا لعمليات السحر ونجاحها ، يرجع الى أن الاخفاق في عملية من عملياته ، وهذا بمكن أن يعزى الى نجاح عملية أخرى معاكسة ، وهذا وهم كاذب ، صدقت فيه تجربة السحر ولو كذبت ،

وهكذا أعترض برجسون على موقف « هوبير وموس » بصدد نظرية السحر والقضايا السحرية . تم أن هنا أيضا افتراضا لايقوم الا في وهم هذين الكاتبين لتبرير أثر المجتمع في قيام التصورات والأحكام • وكان الأولى أن يقال ، أن العقل الانساني يجرد معاني الأشياء ويضع الألفاظ ويربط بينها في أحكام ، طبقا للقوانين المنطقية ، دون ما حاجة الى أن يكون ساحرا ، وقبل أن يكون ساحرا ، وقبل أن يكون ساحرا ، وقبل أن يكون ساحرا ، فما دام الانسان يعقل ويتكلم ويحكم بطبعه ، فانه لا يحتاج أن يكون قبل ذلك ساحرا .

#### - 2 -

ولاشك أن وجهة النظر الدوركايمية في الأصول السوسيولوجية للفكر المنطقى ، هي جديرة بأن ينظر اليها المناطقة بعين الاعتبار ، وفي الواقع يعطينا دوركايم

نظرة شاملة للحلول الاجتماعية لمشاكل المنطق ، حين يعالجها في ضوء مذهبه السوسيولوجى ، وبخاصة مسالة التصورات ومشكلة الحكم .

ولا شك ان مشكلة الحكم والتصور ، هى مشكلة عريقة فى الفكر الميتافيزيقى ، فقد سيطرت على كل الفلسفات الكبرى ، بحيث نستطيع ان نقول مع «سياى» و « بول جانيت » : « ليست هناك مسألة احتلت مكانا بارزا فى تاريخ الفلسفة مثل ما احتاته نظرية النصور » .

ويمكننا أن نستعرض حاول الفلسفة بصدد نظرية الحكم ومشكلة التصورات ، فقد تساءل الفلاسفة : من أين جاءتنا التصورات أو المعانى التى تمتاز بالكلية والعموم ولا تخص فردا بالذات ؟! فذهب افلاطون الى أنها لابد أن تكون مثلا سبق أن شاهدناها ، وذهب أرسطو الى أنها صور منتزعة بالتجربد من العالم الواقعى ، ومن ثم جاءت الأجناس والانواع ، ورأى الاسميون ، أن التصورات لا وجود لها ، وأنما هناك فقط الألفاظ العامة ، ورأى الديكارتيون ، أن الكثير من التصورات ، أنها هو فطرى في الذهن .

وبازاء هؤلاء وقف التجريبياون يعارضيونهم ، فيقولون أن لا شيء فطرى في الذهن ، وأن المعانى أن هي الا احسات جاءت من التجربة ، ولكن التجريبين المتأخرين في القرن التاسيع عشر ، وقفوا عند ضرورة

اكمال التفسير التجريبى • فالاحساسات فى التجريبية المقديمة لا تزال فردية ، فوجب على التجريبيين المتأخرين بيان كليتها وعمومها ، فأدخلوا لتفسير ذلك ، اعتبارات مستمرة من نظرية تطور الأجناس ، فقالوا أن المعانى انما أصبحت كلية فى النوع الانسانى ، وذلك بطريق الوراثة ظاهرة بيولوجية .

وفى ضوء هذا نجد أن الاجتماعيين ، يريدون اضافة تفسير اجتماعى الأصل هـذه التصـورات فى المجتمع ، وبالمجتمع يفسرون العموم والكلية ·

اما عن فكرة الأحسكام ، فمن المعروف في التفسكير الفلسفى منذ القدم ، أن العقل لا يستطيع أن يفكر ويتقدم الا بربط التصورات في أحكام ، وذلك برابطة بين محمول وموضوع يؤلفان قضية ، فقال افلاطون ، أن الأحكام أنما هي ممكنة بفضل قانون المساركة بين الموضوع والمحمول ، وقال أرسطو ، أن الحكم أنما هو ممكن ، لأن الموضوع يندرج في تصور المحمول لعمومه ، وقال الميغاريون باستحالة الحكم أصالة .

وفى الفلسفة الحديثة ـ نجد أن « التصبوريين » من أمسال « ديكارت » يرون أن أطراف الحسكم أى التصورات ، أنما هي متضمنة بعضها في بعض ، وما علينا الا أن نلتغت اليها بالبداعة والحدس فنستخرج الاحكام ، أما « التجريبيون » ، فقد قالوا أن الاحكام

انما ترتبط أطرافها ، اعنى المحمول والموضوع بفضل ظاهرة التداعي السيكو روجية ، فهم عند موقفهم الحسى •

و « كانط » يعارضهم بقوله : « ان العلم يقوم على الأحكام ، ولا يمكن أن يقلوم على مجرد التداعى الحسى ، ولابد أن تكون هذه الأحكام لها أصول وقوانين سابقة في الذهن ، بمفتضاها ترتبط أطراف الأحكام ، ارتباطا كليا وضروريا ، مما يصلون قيمة ألمعرفة العلمية ويرفعها عن مرتبة الحس ، الى مرتبة المعرفة العلمية ألوثيقة . ولذلك ميز « كانط » بين ما أسماه « بالأحكام التركيبية » و « الأحكام التركيبية »

وبعد هذا الاستطراد التاريخي السريع ، نريد أن نقف عند موقف الاجتماعيين الذين أرادوا أن يرتدوا حتى بنظرية الأحكام وهي ألفعال الاساسي للفكر ، فلا يستطيع الانسان أن يفكر أو حتى يعمل دون أن بحكم \_ يريدون أن يرتدوا حتى بهسنده الأحكام المنطقية الى المجتمع ، ونريد أن نبدأ الآن لنمتحن موقفهم هسدا في الأصول الاجتماعية للحكم والتصورات .

فى الواقع \_ لقدد حداول المدذهب الاجتمداعى الدوركايمى ، كما هو الحدال فى كل مذهب جديد من مذاهب الفكر الفلسفى ، أن يهدم المذاهب السابقة عليه وأن يشيد لنفسه موقفا خاصا . ولذلك اعترض دوركايم

على مواقف الفلسفه ، وانكر التصوريه التجريبيه بصدد مسألة التصبورات ، حيث يرى أن التصبورات المنطقية انما تتمايز تماما عن تلك التصورات المحسية التجريبية، أذ أن الأولى ثابتة وعامة ، أما الثنانية فتصبدر عن احسناسات متغيرة ، كما أنها في الوقت ذاته تتعرض للاختفاء والزوال فلا تخلف وراءها شيئا ما .

كما اعترض دوركايم \_ أيضـــا \_ على المذهب العقلى ، وأنكر تلك القبلية التى يقول بها كانط بصدد ضرورة الأحكام وعمومها ، اذ أن المجتمع فى زعم دوركايم يلعب دورا أساسيا فى تشكيل تلك الاحكام • حيث أنها تستمد عمومها وقبليتها من المجتمع •

والمجتمع عند دور كايم \_ هو أساس المنطق ، كما ان التصورات المنطقية هى ذات أصول يستمدها الانسان من الخارج ، وليست الأحكام من خلق الذات المفكرة الفردية ، اذ أنها وليدة التصور الجمعى ومن خلق الذات الجمعية .

ولكن دوركايم ازاء موقفه من مسألة الحكم ، لم يسلم من الوقوع في الأخطاء ، فاذا كان المجتمع في زعمه، هو المهبط الوحيد لتلك التصدورات ، على اعتبار أن للمنطق الجمعى طريقته الخاصة في التفكير ، فاننا في الرد على دور كايم ، نتساءل مع برجسون د بأننا اذا سلمنا بوجود التصورات الجمعية ، المشتركة بين الأفراد ، تلك

التصورات التى تتمثل فى اللغة والتقاليد . . فكيف يتعارض المنطق الفردى مع المنطق الجمعى ؟! وكيف للحظ ذلك التنافر البين حين يصطدم ذكاء الفرد بعقل الجماعة ؟!

ولقد انتقد « بول موى ، Paul Mouy نظرية الأحكام عند الاجتماعيين ، من حيث أن الفكر الذى ينشسد وجه الحق ، انما يخضع لقوانين العقل ومبادئه المجردة ، دون الخضوع اطلاقا الى اتفاق الحماعة ، اذ أن تفكير الانسان على النحو الذى يفكر به الجميع لا يوصل الى الحقيقة . والحكم عملية ذاتية ، تعبر عن حقيقة داخلية ، من حيث ان الحكم ، هو نتاج للنشاط المستقل للكائن المفكر ، بعيدا عن معايير الجماعة .

ولقد اعترض « بيتريم سبوروكين » على فكرة الأصل السوسيولوجي لمقولات الفكر الانساني ، وهي أهم وأعم التصورات العامة ، وانكر مزاعم دور كايم بصدد هذا الأصل الذي يثير الشك والريبة ، اذ ان المقولات المنطقية الرئيسية ، انما هي واحدة بذاتها في عقول الفلاسفة ونجدها كما هي نفسها عند «كونفوشيوس» و « أرسطو » و « نيوتن » و « كانط » و « باسكال » فكيف نفسر عمومية تلك المقولات وثباتها في عقول الفلاسفة ؟! على الرغم من اختلاف شعوبهم وثقافاتهم ؟!

ولا شك أن هذا الاعتراض الذى ساقة وسوروكين، استطاع أن يضع حدا لادعاءات علم الاجتماع ، بصدد سوسيولوجية مفولات الفكر والمنطق .

وفي الواقع - لقد جاء علم الاجتماع بصدد المنطق ، بمساهمات قاصرة ضئيلة ولا تشفى الغليل ، وكم كان يود طالب الفلسسفة ، ودارس الاجتساع أن تمتد تلك المساهمات السوسيولوجية الى مسائل أخرى تتصلل بالأشكال الجديدة للمنطق المعاصر ، بدلا من اقتصارها على القليل المبتسر من مشكلات المنطق الكلاسيكى ، حيث اننا بعد استعراض موقف الاجتماعيين من بعض مسائل المنطق ، راينا أنهم ، قد تطرقوا إلى تناول أجزاء طفيفة من المنطق في ضسوء اتجاههم بينما ظلت أهم أهداف المنطق ، ومسائله ، أعنى قوانين الاستنباط والاستقراء ، ظلت هذه كلها خارج نطاق بحثهم ـ مما يشهد بقصور منهجهم ، وعدم كفايته في استيعاب المنطق .

وبالتالى فان كل ما هو منطقى حقيقة ، في عسلم المنطق ، قد تجاوز بكل تأكيد مناهج علم الاجتماع ، وحد من قدرات هذا العلم في اعطاء أي تفسير لجوهر المنطق ولبابه .

بحیث یبدو ، أن مجهود الاجتماعیین، لیس الا مناوشة أو غزوة یسیرة هینة علی حدود المنطق ، لم تنفذ أو تتغلغل فی صمیمه ، فلا یزال المنطق حصنا مغلقا دونهم .

وهكذا نرى \_ أن حصر المشاكل المنطقية التي تناولها الاجتماعيون على اختلاف مشاربهم ، وهي مسائل وردت متفرقة في كتاباتهم ، ومناقشاتهم لها ، ومعرفة الحدود التي وقفت عندها مجهوداته ، ومعرفة أعداف المنطق الحقيقية التي لم يتطرقوا اليها ، كل هذا جانب من أهم نتائج هذه الدراسة التي جلوت فيها موقف علم الاجتماع من المنطق .

# الفصاللثاني

# موقفه لمطا لاجتماع مبدنظرت المعفية

لم يقتصر علم الاجتماع على مساهمته في ميدان المنطق ، وانما تطرق الى ميدان المعرفة والمقولات ، فتناول بذلك أهم أجزاء الفلسفة العامة ، واقتحم معقلا هاثلا من معاقل الميتافيزيقا ، بالكشف عن أصول اجتماعية للحقيقة وباماطة اللثام عن مصادر تاريخية أو جمعية لمقولات المعرفة فأضاف علم الاجتماع الى المعسرفة عنصرا طالما أغفلته الفلاسفة ، وهو أثر المجتمع وبنيته في صدور المعرفة ونشأة المقولات ، على حين وقف الفلاسفة عند حدود المعرفة الفردية ، وحدها ،

فبصدد المقولات – حاول دور كايم به أن يتتبع الأصول البعيدة لمقولات الفكر ، وذهب الى أنها مسبعة بعناصر اجتماعية ، حيث أننا به في رأيه به اذا حللنا العقائد الدينية البدائية تحليلا منهجيا ، وجدنا في طريقنا مقولات الفسكر الرئيسية وقد ولدت في جوف الدبن وأحضانه ،

والدين ـ عند دور كايم ـ ليس كمثله شي، يتصف

بكونه اجتماعيا ، حيث ان التصبورات الدينية نعبر عن حقائق جمعية ، كما أن الدين بطقوسه وعباداته انما بثير فى الجماعة حالة عقلية عامة ، بمعنى أن طقوس الدين وشبعائره هى في حقيقة أمرها له أنماط من السبلوك بمقتضاها يعمل الفكر ، وهى أساليب للعمل ، يستوحيها الانسان من عقل الجماعة ،

وبذلك يكون العقل الجمعى عند دور كايم دهو الاطار الذى يحوى فى طياته الأصول الأولية التى تهبط منها مقولات الفكر الانسانى ·

فان تصورنا للزمان مشلا ، لا يمكن أن يكون فرديا ، حيث أن الزمان ليس « زمان الذات الفردية » ، ولكنه «الزمان اللانهائي المطلق» ، باعتباره ديمومة لاتنقطع، وذلك هو الزمان الانساني الجمعي ، الذي يفسره توانر طقوس الدين وشعائره ٠

وليس المكان في زعم دور كايم - صورة قبلية جوفاء على ما يقول كانط ولان المكان الكانطى وسط متجانس مبهم ، على حين أن الظواهر المسكانية ، هي في جوهرها وسائط غير متجانسة ومن ثم فلا يصدر عدم التبجانس القائم في المواضع والأجزاء المكانية ، صدورا ذاتيا أو قبليا ، فالمكان - عند دور كايم - وسط نسبي ، يحدده موقف الفرد في المكان الفيزيقي ، ويفرضه موضع الانسان في المكان الاجتماعي و

ومن ثم فلا يدرك الانسسان « مكانه ، ادراكا عقليا مباشرا ، وانما يدركه بفضل وسائط اجتماعية لابد من عبورها ، حتى يستطيع أن يتفهم حقيقة العالم الخارجى وعلى هذا الاساس يكون المجتمع هو المصدر الحقيقي للادراك المكانى ، ومن خلال هذا الادراك الاجتماعي للمكان ، يصل الانسان الى معرفة مختلف الصور والمواضع المكانية .

ففى المجتمعات البدائية ، تقطن القبائل فى مختلف الأنحاء والأقاليم ، وتعيش العشائر والبطون فى سمائر أجزاء القبيلة ، وهذا هو واقع ومضمون المكان الاجتماعى، الذى يصدر أصلا لا عن الملكان القبلى والعشائرى ، ذلك المكان الذى يحدده طوطم العشيرة ، فالشمال مثلا يلحقه طوطم العشيرة الضاربة فى الشمال ، والجنوب يلحقه طوطم العشيرة المجتمعة فى الجنوب ، ومعنى ذلك أن مقولة المكان ليست اجتماعية بصورتها فحسب ، بل انها اجتماعية الصورة والمحتوى ، كما أنها آتية من المجتمع بصورتها ومادتها على السواء ،

## - 1 -

ولقد قامت بعض الدراسات الحقلية الانشروبولوجية المعاصرة ، لدراسة فكرة المكان والزمان ، من وجهة النظر البنائية ، حيث حدثنا « ايفانز بريتشارد ، عما يسميه « بالزمان البنائي ، و « المكان البنائي » .

وبصدد فكرة الزمان به يميز و ايفانز بريتشارد بين و الزمان البنائي و و الزمان الايكولوجي و و وقصد بالزمان البنائي له ذلك الزمان الكلى الذي يطرأ على النسق الاجتماعي وهو زمان تغيري يلحق بملامح البناء الاجتماعي، لأن الزمان البنائي هو الزمان كحركة تغيرية وتقدمية لها أنرها على سائر أنساق البناء الاجتماعي و

أما الزمان الایکولوجی – فه و ذلك الزمان الذی يتعلق بحركة العلاقات الاجتماعیة الثابتة ، التی تقوم بین سائر الأفراد والأسر والقری ، وبین مختلف البدنات والعشائر ، كما أن الزمان الایکولوجی للعشیرة ، هو زمان الفصول والأشهر القمریة و تتابع السنین ، تلك الا حوال الزمانیة المتکررة التی یقف ازاءها البدائی موقفا خاصا ، ومن ثم تکون لدیه فکرة واضحة عن تتابع الزمن فی مجتمعه ومعرفة عامة بسا مضی من زمان اجتماعی ، بفضلهما یستطیع البذائی أن یتنبأ مقدما بما یحدث ، فینظم حیاته الاجتماعیة طبقا لفکرته الاجتماعی عن الزمان الماضی والزمان المستقبل ،

ولقد ميز د ايفانز بريتشارد ، أيضا ، بين د المكان البنائي ، و د المسافة البنائية ، • استنادا الى تصنيفه لأنساق البناء الاجتماعي النويري، وحاول دايفانز بريتشارد، أن يهتدي من واقع البناء الاجتماعي للنوير ، الى أصول تلك المقولات السوسيومكانية ، •

ولقد قصد ، ايفائز بريتشارد ، بالمسافة البنائية ، أنها نلك المسافة الاجتماعية القائمة بين سسائر الأفراد والعشائر والبدنات ، ولذلك تختلف المسافة البنائية ، باختلاف المكانه الني بحتلها مختلف العشائر والبدنات ، كما تعددت أشكال المسافة البنائية ، فهنساك المسافة البنائية ، فهنساك المسافة البنائية ، والمسافة فيما بين البدنات ، والمسافة فيما بين طبقات العمر ،

ولم يقتصر الاجتماعيون على تفسير مقولتى الزمان والمكان ، وانما تطرقوا الى ما هو أبعد من ذلك ، حين تعرضوا لمناقشة وتفسير المضمون الاجتماعى لفكرة العلية على اعتبار أنها ليست فكرة قبلية فى الذهن ، وانها يستعيرها الانسان من حياته الجمعية ، ولذلك اكتشف الاجتماعيون أصلا اجتماعيا لفكرة العلية ، استنادا الى فكرة القوة الجمعية » ، التى هى عندهم النمط الأول لفكرة والقوة الفاعلة » ، تلك التى تنبثق عن أصدول بدائية دينية ، وتتصل بفكرة المانا ، بمعنى أن فكرة « المانا » هى الأصل الاجتماعي الأول ، الذى عنه صدرت فكرة هى السببة ،

ولقد ألقت الدراسات الاجتماعية بصدد فكرة «العدد» ضوءا جديدا ، لتفسير أصولها ومصادرها ، على اعتبار أن حالتها الأولى لدى الشعوب البدائية ، لم تكن كما هى الآن ، بما تتميز به من التجرد والعموم ، فلقسمد درس

« ليفي بريل » فكرة العدد ، في ضوء اللغات البدائية ، كما يؤكد بوجود الاعداد الثلاثة الأولى في كثير من الشعوب البدائية ، واعتبر « ليفي بريل » الأعداد «صيغا مشخصة» تعبر عن موضوعات اجتماعية ، وفي زعمه ، تطورت تلك الصيغ العددية ، في تاريخ اللغهة ، من مظهرها البدائي الساذج ، الى درجة أكثر عموما وتجريدا كما هو الحال في اللغات المعاصرة ،

ولقد أكد و فرانز بواسى »، أن فكرة العسدد عند الاسكيمو ، محدودة ضيقة الى حد كبير ، ولا تتعذى مجرد الأعداد البسيطة و فى كثير من الشعوب البدائية والمجتمعات المغلقة ، أثبتت الدراسات الانثروبولوجية أن فكرة العدد ، فكرة نسبية ، تختلف باختلاف الزمان والمكان ، كما أن تتسمى الأعداد بأسماء مختلفة طبقا لنوع المعدود ، كما أن هناك وسائل متعددة لعملية العد فى المجتمعات البدائية ، متل العد بالأصابع أو بالأصداف أو بالحبوب ،

واستنادا الى تلك الدراسات الاجتماعية ، نقول ان هناك أصولا اجتماعية لفكرة العدد ، تجعلنا لا نفتصر على مجرد الأخذ بالأصول الرياضية أو العقلية للأعداد ، فقد كشفت الدراسات الحقلية عن أصول غير رياضية أو عقلية ،

ومما يؤيد هذا الغرض الاجتماعي في رفضه للأصول الرياضية والعقلية لفكرة العدد ، تلك الدراسات التي قام

بها «مارسيل جرانيت» ، بصدد الحضارة الصينية القديمة، حيث أكد « جرانيت » ، أن فكرة العدد كما يتصورها الفكر العربي ، تختلف في أصولها عنها في الفكر البدائي عند قدماء الصينيين ، فاذا كانت الثقافات الغربية تنظر الى العدد على أنه « صورة كمية » ترادف فكرة الكم فان المجتمع البدائي الصيني القديم ، ينظر الى العدد على أنه « صورة كيفية » لا تتصل بفكرة الكمية بمعني أن الملكم عندهم ليس كما رياضيا مقسما باعتباره كما مجردا ، وانها هو شيء عاطفي أو غيبي ، يتصلل بعاطفة السلمادة أو بالاحساس بالتعاسة ، وبالتالي فهم يقسمون الأرقام الى أعداد تبشر بالحظ والسلمادة ، وأخرى تنذر بالنحس والشر المستطر ،

وما يعنينا من كل ذلك هو أن المقولات من صلح المجتمع ، ومنه هبطت الى الانسان ، فأن فكرة و الجنس الم تكن متميزة عن فكرة و الجنس البشرى » ، ومقلولة الزمن أنت عن ايقاع الحياة الاجتماعية ، كما أن الموضع الذي حلت فيه القبيلة ، هو الذي جاء بمادة مقولة المكان ، والقوة الاجتماعية هي النمط الأول لمفهوم القوة الفلاء التي هي العنصر الكامن في مقولة السببية .

وهكذا فسر الاجتماعيون مقولات الزمان والمسكان والعلية والعدد ، على اعتبار أنها جميعا من ظواهر المجتمع ، وتعبر عن أشسسياء ذات طبيعة اجتماعية ، وتلعب دورها

الأكيد في الفكرة والمعرفة ، كما تستمد مصادرها من بنية الفكر الجمعي .

### **- Y -**

تلك اشارة عاجلة عن موقف علم الاجتماع من مسألة مقولات الفكر الانسانى ، الا أن الاجتماعيين قد تطرقوا أيضا الى مناقشة وتفسير المشكلة الابستمولوجية ، ومن ثم صدر علم اجتملاع المعرفة للحرفة للحميد علم الجتملولوجيا التقليدية تلك التى انحصرت بين قطبى الذات والموضوع ، فحساولت وجهة النظر الجسديدة فى سوسيولوجية المعرفة ، أن تؤكد على تلك العلاقة القائمة بين معايير الفكر واحتكاكها بالعوامل الثقافية والاجتماعية ،

كما حاولت وجهة النظر الجديدة ، أن تضطلع بتغيير مقاييس الفكر الفلسفى ، فتمردت على تلك الجدود القاصرة التى انحصرت فيها الميتافيزيقا ، لأنها فى زعم الاجتماعين قد بدأت فى الذبول حين توقف النظر فى التفاسيي الكلاسيكية للمعرفة ، فلقد تجمدت الفلسفة فى مواقف بعينها دون أن تبرحها ، وظل الفلاسفة سجناء أفكارهم ، لأنهم ربطوا عقولهم بتاريخ الفلسفة ، وأخذوا يفكرون فى قوالب الفكر الفلسفى من خلال هذا التاريخ الميتافيزيقى ولقد أخذ « مانهايم Mannheim على الفلاسفة أنهم حين ولقد أخذ « مانهايم Mannheim على الفلاسفة أنهم من ينظرون فى المعرفة ، فانما يرتدون الى ما فى أذهانهم من مصطلحات الفلسفة ، فيرجعون الى مواقف تاريخية سابقة ،

وقفها الفلاسفة من نظرية المعرفة ، بالرغم من أن هناك في زعم مانهايم ، مجالات مخصبة تفسر أنمساط الفكر وأساليب المعرفة ، استنادا الى دراسة المجال السوسيولوجي الذي بفضله يمكن في رأيه ، فهم الأصول الاجتماعيسة للفكر والمصادر التاريخية للحقيقة .

وذهب « ورنر ستارك ، الى أن فلاسفة المعرفة ، قـــد ألفوا النظر الى الذات المدركة على أنها « الانسان الفرد » أو « الانسان المنعزل » فالتفتوا فقط الى « الانسان الصورى الخالص » • ولقـــــد كانت آفة « كانط » من وجهة نظر ه ورنوستارك ، أنه لم يكن واقعياً في نظرته الي المعرفسة فقد أحال المعرفة الى « تصــورية تركيبية » ، ونظر الى العقل على أنه « عقل خالص » ، والى الانســان على أنــه « كائن مجرد ، بلا تاريخ · على حين أننا لا نجد \_ في زعم « ورنر ستارك » \_ انس\_انا مجردا على الاطلاق ، كما يستحيل علينا أن نجد عقلا خالصا ، فلا يوجد في الواقع الا الانسان المسخص أو التاريخي ، الذي نشاهده وندرسه من خلال احتكاكه بالآخرين ، والذي يتأثر عقله بمختلف المعايير الاجتماعية ، وتصاغ شخصيته في قالب ثقافي أو صورة اجتماعية •

ومن هنا يصبح علم اجتماع المعرفة ، مصححا لوجهات النظر التقليدية في المعرفة ، حين يظهـــر خطأ التصوريين والمثاليين ، الذين نظروا الى العقل الانساني على أنه د عقل

وحيد منعزل ، ، يتميز بما يحويه من مفولات استاتيكية نابتة · كما يظهر أيضا خطأ الحسيين والتجريبين الذين نظروا الى الاحساسات والمدركات على أنها أدوات المعرفة الوحيدة ، وعلى أنها واحدة بعينها في كل زمان ومكان ·

ولكن سوسيولوجية المعرفة تصحح نظرات الفلاسفة، فتؤكد الالتفات الى العقل من خلال المعايير الفكرية التى يكتسبها من المجتمع، وإلى الادراك الحسى للعالم، باعتباره ادراكا مشحونا بالعناصر الاجتماعية، من حيث ان الانسان المفكر، ليس كائنا وحيدا وكأنما ألقى في هذا العالم، كما أنه ليس كائنا غريبا منعزلا يعيش خارج جدران المجتمع وحدوده •

ولقد استند علماء اجتماع المعرفة ، بصدد بحثهم عن سوسيولوجية الحقيقة ، الى المنهج التاريخي ، وزعموا أن ما يؤكد نسبية المعرفة ، هو تلك « المتغيرات التاريخية التي تطرأ على مقولات الفكر الانساني ، تلك التي نظر اليها « كانط ، على أنها « صورية الشكل » ، « فارغة المضمون » ، واستنادا الى هذا الفهم الصوري شيد كانط بناء عقليا صارما ، يقوم على أساس تلك المقولات الاستاتيكية الثابتة ،

وازاء ذلك الاتجاه الكانطى أثار « ولهلم جيروسالم Wilhelm Jerusalem كثيرا من الاعتراضات التى يؤيده فيها د ماكس شييلر ، • ولقد ارتكزت تلك الاعتراضات

على تهافت قائمة المقولات التى وضعها «كانط »، من حيث انها ليست الا قائمة لمقولات الفكر الاوروبي التى تمخض عنها العصر الكانطي •

ومما أيد هذا الاتجاه في علم اجتماع المعرفة ، ظهور كتابات « كارل ماركس » ، التي أكلت أن المقولات ليست خالدة ، بل انها تتغير وتتبدل ، حين تصلدر عن ظروف التاريخ وتنتج عن عوامل اقتصادية • وبذلك أكد ماركس الدور التاريخي والاقتصادي في تشكيل مقولات الفكر ، على اعتبار أنها أفكار ديناميكية متغيرة ، تصدر عن البناء الطبقي التاريخي المتطور ، حيث يصبح للتاريخ وحده أثره الحاسم في تشكيل التصورات والأيديولوجيات •

ولقد كان لتلك الكتابات الماركسية صداهسا في الدراسسات اللاحقة ، في هيدان سوسيولوجية المعرفة ، وبخاصة عند « ماكس شيلر » و « كارل مانهايم » • فلقد التفت شيلر في تفسيره للمعرفة ، الى ذلك البناء الأسسفل الذي يسميه « بالبناء المحرك » ، الذي يعنى به « مجموع الدوافع المحركة لنظم الثقافة » ، والعوامل المغيرة لأشسكال المعرفة والمقولات ، وتلك الدوافع التي يعنيها « شيلر » هي الواقع دوافع سيكولوجية تكتنفها الكثير من القسوي البيولوجية ، مثل دافعية « الجنس » و « الجوع » و «القوة» ويسميها شيلر « بالحوافز » ، وكلها عناصر سيكولوجية أو

قوى بيولوجية ، وهي جميعا ، تمثل في زعمه ، الدوافع الأولية والمحركة للفكر والمعرفة ·

وارتكانا الى هذا الزعم ، فان كل فكرة عند « شيلر » لا تستند فى أساسها الموضوعي الا الى كمونها فى ابناء الأسفل ، والا تحولت الى نزعة يوتوبية ، وأصبحت فكرة عقيمة ، لا أساس لها من الموضوعية ، حيث ان تلك القوى البيولوجية والدوافع السفلى ، هى التى تخلق الأفكار ، وتصدر عنها أشكال المعرفة ، ولها امكانياتها الذاتيسة فى تكوين البناءات العقلية العليا ، ولكن تلك الامكانيات الكامنة لا تتحول الى « فاعليات » متغيرة متحركة ، ولاتتحقق فى عالم الواقع ، الا بفضل قادة الفكر ؛ ورواد العسلم

وهكذا يؤكد « ماكس شيلر » ، على تلك الميسول والقوى السسفلية ، التى تفتح فى زعمه « نوافذ الفكر والمعرفة » ، والتى تطرق الابواب للوصول الى « الروح » ، كما ينبغي فى نفس الوقت ، توافر صاحب العقل الخلاق ، أو الروح المبدع الذى يفتح تلك النسوافذ ، ويطرق تلك الابواب ، حتى تتحول القوى السفلى الكامنة ، من عسالم القوة والامكان ، الى عالم الفعل والتحقق ، فتنفتح بالتالى، تلك الإمكانيات المغلقة ، وتنطلق تلك القوى الحبيسة من عقالها ،

ويستند و ماكس شـــيلر ، ، في ســوسيولوجية

المعرفة ، الى الاتجـــاه الفينومينولوجي ، حين يميز بين « الزمانی » و « اللازمانی » ، وحین یضم خطا فاصـــلا بین « الجوهری » و « الواقعی » • وتذهب فینومینولوجیا سيلر ، الى أنه باستطاعتنا أن تتوصل الى ادراك الحقائق « فوق الزمانية » بوساطة « حدس جوهرى » • ولذلك حاول شيلر أن يؤكد على تلك الخصائص الابدية واللازمانية للفكر الانساني ، كما حاول أن يفسر المواقف السوسيولوجية والأحداث التاريخية العينية المسخصة ، بالنظر اليها على أنها مجموعة متشابكة ، من العناصر اللازمانية ، ولذلك أصبح الانسان الجوهري عند «شيلر » ، كائنا « لازمانيا » على عكس الانسان الواقعي الذي يخضع للضرورة والتغير التاريخي ، نظرا لتسلط الظاهرات العقلية والتاريخية ٠ فالانسان الواقعي اذن \_ عند شيلر \_ هو كائن زماني يخضع لفعل التاريخ ، وهو انسان ديناميكي متغير ، يتشكل باختلاف الثقافات والمجتمعات •

## -4-

ولفد كان لاتجاهات « شيلر » وكتاباته ، أثرها الحاسم في تشكيل عقلية « كارل مانهايم » ، فلقد تأثير الفكر المانهايمي في علم الاجتماع بالماركسية ، وبالاتجاء الفينومينولوجي الذي اصطنعه « ادموندهوسرل » ، والذي شاع عند أتباعه من أمثال « جاسبرز » و « هيدجر » و « ماكس شيلر » •

ولم يقبل « مانهايم » كل ما جادت به مدرسة « هوسرل » ، حيث رفض ما تدعيه من ادراك المطلقات وحدس الماهيات • على حين أن الاتجاه التاريخي في ذاته لا يؤمن بالمطلقات ، اذ أنه يأخذ بنسبية المعرفة • ولكن « مأنهايم » برغم ذلك ، قد قبل بعض التعاليم الرئيسية التي صدرت عن الموقف الفينومينولوجي ، وبخاصة فيما يتعلق بتلك الجهود « والأفعال القصدية » ، التي تقوم بها الذات نحو ادراك الموضوعات والكشف عن الظواهسر ، بمعنى أن الذات لكي تتمكن من القبض على موضوع ما ، ينبغي أن يتوافر لديها « اتجاه قصدي » ، للكشف عن ينبغي أن يتوافر لديها « اتجاه قصدي » ، للكشف عن حقيقة ذلك الموضوع ، وقض مكنونه وجوهره •

واذا كانت معرفتنا لظواهر العالم المادى ، تقتضى أن نقف منها موقف المساهد ، وأن نعبر عن تلك الظاهرات الفيزيقية بلغة « الكم » و « القياس » ، فاننا بصدد ظواهر العالم الانسانى ، وما يتعلق بقيمه وأفعاله ودافعياته ، نقف بالضرورة موقفا خاصا ، يختلف تماما عن موقفنا من ظاهرات العالم الفيزيقى ٠ اذ أن قيم الانسان وأفعاله ، تقتضى منا للكشف عن مضمونها وحقيقتها ، أن نتخذ منها موقفا قصديا لفض مكنونها ٠ ومن ثم نبذ مانهايم عسالم الاجتماع الوضعى ، ورفض ما جاء به من مختلف النتائج والحقائق ، وذهب « مانهايم » \_ وهو صادق فى هسدا المذهب كل الصدق \_ الى أن نقطة الضعف الشديدة التى المذهب كل الصدق \_ الى أن نقطة الضعف الشديدة التى تصيب الموقف الموضعى فى علم الاجتماع ، تتركز فى عدم

التفاته الى ذلك التمايز الواضع بين خصىائص العالم الفيزيقى والعالم الانسانى ، وتتجلى فى عدم الانتباه الى ذلك التباين الفينومينولوجى بين ما يتحقق فى العسمالم المادى من موضوعات جامدة لا حياة فيها ، وبين تلك الظاهرات الحية والقيم الانسانية التى نراها سائدة فى بنية الثقافة وفى مجرى التاريخ .

وارتكانا الى هذا الأساس – أنكر دمانهايم ، الموقف الوضعى ، لأنه ينهض بدراسة تلك الظاهرات السطحية دون أن يتعمقها ويسبر غورها ، ويكشف عن باطنها ومضمونها ، على عكس مانشاهده في اتجاه الموقف الفينومينولوجى ، نحو كشسف الخصسائص الذاتية للظواهر ، ولذلك حاول ه مانهايم » واستبدت به الرغبة الى النفاذ فيما وراء السطح الفينومينولوجى ، حتى يشاهد وجه الحقيقة مجردة عن مادة الظواهر ، وحتى يرى جوهرها عاريا عن كل مضمون ٠

وتتميز نظرية المعسرفة عند «مانهسايم» بنزعته التاريخية ،وايمانه بفكرة النسبية ، وباتجاهه الوظيفى في تفسير الظاهرات والأحداث الاجتماعية والتاريخية ويث ذهب مانهايم الى أن حركة التاريخ هي وحدهامبعث الفكر ، وأن الحدس التاريخي في سعيه الحتمي الدائم هو المصدر الوحيد للمعرفة ، بمعنى أن أنماط الفكر وأساليب المعرفة لا يمكن فهمها أو الكشف عنها ، الا في ضسوه

الأصول الاجتماعية والمصادر التاريخية ، ولذلك رفض مانهايم الموقف الدوركايمى الذى يفترض عقلا ميتافيزيقيا سماه «بالعقل الجمعى» ، يحلق بعيدا فوق عقول الافراد ، حيث يستوحى منه الأفراد أفكارهم ومشاعرهم •

ان الانسان الفرد - هو الكائن الوحيد الذي يستطيع التفكير ، وتلك حقيقة تؤكدها سوسيولوجية المعرفة المانهايمية ، دون الرجوع الى متيافيزيقا دوركايم التي تفترض عقلا جمعيا وهميا .

ولكن مانهايم لا يبدأ بموقف الانسسان الفرد في تفسيره للفكر والمعرفة ، بل يأخذ بفكرة المواقف الكلية وبمنطق المواقف الجمعية ، حين ينظر الى الانسان التاريخي في مشاركته في الحياة الاجتماعية ، وفي استجابته لها طبقا لانماط فكرية سابقة عليه ، حيث يرتبط الانسسان الاجتماعي عند مانهايم بمواقف موروثة في الفسكر والعمل ، بمعنى أن هناك مواقف تثير الفكر من ناحية ، كما أن هناك من ناحية أخرى استجابات جاهزة من السلوك ، وأنماطا سابقة من الفكر بفضلهما يستطيع الانسان أن يواجه تلك المواقف خلال حياته الاجتماعية ، الانسان أن يواجه تلك المواقف خلال حياته الاجتماعية ،

كما يستند منهج البحث المانهايمى الى وجهة النظر البنائية في تعليله للمعرفة ، وفي تفسيره للوقائع الجزئية بالنظر الى سياقها العام ، دون عزلها أو فصلها من ذلك السياق الكلى الذي هي جيزه فيه ، حيث ان البناء

الاجتماعی والسیاق التساریخی یضفیان علی الظساهرات والا حداث الجزئیة معناها ومبناها ، بمعنی أننا لا یمکن أن نتصور الاحداث والوقائع فی عزلتها منتزعة من بنائها الكلی ، وانما نتفهمها فقط بالتحامها فی سیاقها التاریخی والاجتماعی .

وجملة القول ان كارل مانهايم ، يؤمن بفكرة التاريخ، على اعتبار أنها فكرة ايجابية خالقة للفكر ، بمعنى أن كل ما هو تاريخى هو معقول ، لان العمليات التاريخية تؤدى دورا أساسيا في سوسيولوجية الفكر، اذ أن تلك العمليات بفضل ديناميتها تضفى على أحداث التاريخ ووقائعه معقولية ومغزى ، فتصبح العملية التاريخية بالضرورة عملية معقولة ، لالها لا يمكن أن تفسر أو تحلل الا في ضوء الاتجاهات والتيارات التاريخية السائدة ، تلك التي تعطيها معقوليتها ومغزاها .

ومن ثم لاتنجم عملية المعرفة عند مانهايم ـ بالضرورة عن قوانين قبلية في العقل ، فيما أشار كانط ، كما أنها ليست وليدة جدل باطني ، ولكن صدور الفكر ، ونشأة المعرفة ، انما يرجعان الى عوامل خارجة عن نطاق الفكر والنظر ، ويصدران عن عوامل « فوق نظرية » تلك العوامل التي ترتد الى عمليات التاريخ ، والتي تتجلى على أرضية الوجود التاريخي ، حيث ان التاريخ ، هو الذي يصنع المواقف ، ويخلق المقولات ، ويثير الفكر ، كما تستند

أحكام المعرفة الى منطق التاريخ وحده • واستنادا الى هذا الفهم المانهايمى ، تصبح المقولات صورا اجتماعية منتزعة من تلك الأوضاع والمواقف التاريخية المسخصة ، وهى صور مجردة عن مادتها التاريخية ومحتوياتها الاجتماعية •

واذا كان مانهايم سه في سوسيولوجية المعرفة ، قد التفت الى التاريخ ، فلقد تميزت نظرية « سوروكين » بنزعتها التصورية واتجاهها المثالى ، حيث رد كل أشكال المعرفة الى بنية النقافة ، وانعكاس معايير النقافة على المدركات العفلية للانسان ، ومن هنا كانت العلة في تمايز العقليات وتباين أساليب المعرفة طبقا لاختلاف لون الثقافة السائدة ، فالثقافة \_ عند سوروكين \_ هي الأساس الوجودي الذي عنه ينبثق الفكر ، وتتشكل المعرفة عن طريق اكتساب السمات النفافية ،

وذهب « روبرت ميرتون » الى أن المعرفة ، كلمسة فضفاضة ، تضم فى محتواها كل أشكال الفكر وأساليبه ، تلك التى تبدأ من المعرفة الأولية الساذجة لدى « رجل الشارع » ، وتنتهى باسماها منمتلة فى صورة « العلم الوضعى » • ويرتد مصدر المعرفة فى رأى « ميرتون » ، الى كل ما تحويه بنية الثقافة من معانى عقائدية ومضامين أخلاقية ، وما تشتمل عليه روح الثقافة من معايير ومقولات ومسلمات السبتمولوجية ومعارف تجريبية •

وجملة القول ـ لقد بحث الاجتماعيون ، مسـالة

منابع المعرفة ، ومصادر العقيقة ، تلك المسألة التي حامت حولها سبائر الفلسفات ، وبذلك ـ حاول الاجتماعيون ، ان يكتشفوا مصادر اجتماعية ترتكز اليها المعرفة ، عن طريق البحث عن سند سوسيولوجي يستند اليه الفكر ، فأنكروا تلك الحلول الميتافيزيقية ، وربطوا المعرفة بالأصل الاجتماعي وبالاساس الثقافي ، وأصبح الوجود الاجتماعي هو المصدر الوحيد لكل حقيقة ، ومن هنا يتجلى الفكر على أرضية الوجود الاجتماعي ،

### - 2 -

واذا ماعقدنا المقارنات بين وجهات النظر الميتافيزيقية، ووجهه النظر الاجتمساعية بصدد المعرفة ، نقول ان الميتافيزيقا قد بحثت صلة المعرفة ومصادرها في الانسان الفرد ، ولكن ميتافيزيقا علم الاجتماع قد ربطت بين الفكر والواقسع التساريخي ، ودرست المعرفة ومصادرها لدى الانسان التاريخي ، بالنظر اليه ككائن اجتماعي يستمد معرفته من بنية النقافة والمجتمع والتاريخ ،

ولكن وجهة النظر الاجتماعية ، في سوسيولوجية المعرفة والمقولات ، قد تعرضت للكثير من الهجمسات والاعتراضات ، التي بمقتضاها تتهافت مساهمة هؤلاء الاجتماعيين ، لما لحقها من عثرات ، ولما أصابها من عقم في تفسيرها المبشر لمسكلات الفلسفة ، حيث ان المصادر

الاجتاعية ليست كافية في تفسير مشكلات الفكر المتيافيزيقي ، وبخاصة مسألة عموم المعرفة وضرورتها ، فلقد وجدنا أن علم الاجتماع قد انقسم على ذاته الى مذاهب ماركسية واتجاهات دوركايمية ، ونزعات مانهايمية ، تتعارض جميعها ، فتثير في علم الاجتماع \_ كما هو الحال في الفلسفة \_ عددا من المدارس ، ينحو كل منها نحوا خاصا في تفسير الحتم الاجتماعي للمعرفة ،

فبصدد مسألة المقولات بالذات ، ان المعن في فهم الموقف الاجتماعي لمقولتي الزمان والمكان ، لا يسعه الا أن يقول انه موقف يجدد الموقف التجريبي القديم في القرن الثامن عشر ، ولا يختلف عنه الا في القول بأن التجربة عند الاجتماعيين تجربة جماعية واجتماعية ، بمعنى أنها معبرة عن دين الجماعة أو نشاطها أو عن وظائف مجتمعها المتسابكة في بناء واحد ، في حين كان التجريبيون في القرن الثامن عشر ، يقفون بالتجربة كمنبع للمعرفة أو لمئل هذه المقولات ، عند حدود التجربة الفردية وحدها ، بمعنى أن حواس الفرد تنقلل اليه تأثرات هي أصول المعرفة والفرق بين الموقفين ، هو الفرق بين ماهو جماعي وما هو فردى ، ولكنهما يظلان يكونان موقفا تجريبيا خالصا ،

ونحن نعلم أن التجربة وحدها ليست هى المعسلم الوحيد للانسان ، حقا ان الانسان يتعلم منها ، الا أنه ليس تمثالا لاينبض بالحياة والحس والعقل ، ورد الفعل

حیال مایتلقاه من التجربة · فالانسان العارف یعطی کما یأخذ ، ومکن العطاء مجهول مغفل فی کل موقف تجریبی ولوکان اجتماعیا ·

فالمسألة الهامة التي لا يستطيع علم الاجتماع بأى حال من الأحوال اغفالها ، وبدرجة أقوى من الموقف التجريبي الفردى ، هي بيان ما يعطيه الانسان للتجربة ، ومايعطيه انسان يحتاج الى تحليل آخر ليس من طبيعة علمالاجتماع ومن هنا تجيء ضرورة التحليل الفلسفي الميتافيزيقي الذي نحلل به المعرفة وننقدها لنتبين العناصر الأساسية التي يجيء بها من عنده لينظم التجربة ، ويرتب ماتقع عليه حواسه وما يلقاه في مجتمعه من حيث هو انسان لاتمثال وحواسه وما يلقاه في مجتمعه من حيث هو انسان لاتمثال و

ومثل هذا التحليل الفلسفى ، هو الذى ينقلنا الى القول بزمان ومكان قبليين أو حتى علميين يرضى بهسا العلم • فمن النابت أنه لا صلة بين مكان القبيلة وزمان أعمالها ومواسمها ، مما يقول به الاجتماعيون ، وبين المكان والزمان العلميين •

فعى العلم نجد زمانا متسلبه الأجزاء فارغا من الأحداث ، منسابا انسيابا لا ينتهى ، وهذا الزمان المفرغ هو الذى يتحدث عنه الفلاسفة ، وهو الزمان العلمى أو الفلكى ، وفارق بين هذا الزمان وزمان القبيلة ، وهذا الفارق معبر عما يعطيه العفل الانسانى من عنده الى عالم تجاربه ومجتمعه ، برغم التجربة والمجتمع ،

أما المكان الذى تبحث عبه الفلسفة ، مكان العبلم ، فهو المتشابه الأجزاء ، ذو الأبعاد الئلاتة ، والذى تنتقل فيه الأجسام انتقالا حرا من غير تشويه ، لأنه ليست فيه أقسام قبيلة أو أرض زراعية أو حكومة محلية أو أعمال اجتماعية تعوق الحركة ، لامتلائه بها ، فهو مكان هندسى يليق بالمعرفة العلمية وحدها ، تلك المعرفة التي هي من صنع العقل ، ولا تصدر عن المجتمع ، وتشهد بما يعطيه الانسان بوغم المجتمع وبرغم التجربة ،

وما بالك بتعقد فكرة المكان ، حين يصبح المكان ذا أبعاد عددها « ن » ، و « ن » أكثر من ثلاثة أبعاد ، بل والى مالاينتهى منها ، فماذا يقول لنا المجتمع ـ عن هـذا المكان العلمى المعقد ؟!

فى الواقع - ان مثل هذا الزمان والمكان العلميين ، انما يختلفان تماما عما يتحدث عنه الاجتماعيون ، وهما ما يبحث عنه الفلاسفة ، ليجدوا المنابع العقلية لمثل هذه المقولات ٠

ثم ان مسألة الزمان والمكان ، عندما تتعقد في نظرية كالنسبية ، حيث يصبح الزمان بعدا رابعا من أبعاد المكان، تبدو الفلسفة على حق عندما ترى في مثل هاتين المقولتين شميئا من خصائص العقل ، لا من خصائص المجتمع والتجربة الاجتماعية ، لأننا مهما اتخذنا من طرق علم الاجتماع ، بحثد وراء بعد رابع ، أو أبعادلاتنتهي ، فاننا

لن نعشر عليها مطلقا ، بل ولا يتصورها أفراد المجتمع ، وانما السبيل اليها فقط ، هو المعرفة العلمية ، التي هي مجهود العقل الفردى • فأن « اينشتين ، فرد وليس مجتمعا • ولم يتلق نظريته من المجتمع • ولذلك هي نظرية مبتكرة ، والابتكار أو الأصالة عمل فردى خالص •

لذلك فان علم الاجتماع مهما ألقى من ضدوء على أنواع المكان والزمان في المجتمع ، فانه لم يتطرق بعد الى المكان والزمان كما يريدهما العلم الرياضي والطبيعي ، وكما يبحتهما الفيلسوف ليجد تبريرا عقليا لفهمهما .

وبذلك نستطيع القول بأن علم الاجتماع على كثرة ما أطنب في هذا الموضوع ، فأنه لم يزد عن مجرد توسيع للتجربة في القرن الثامن عشر ، على نطاق المجتمع • ولكنه يظل مسكتوف الأيدى عن التطلع الى الزمان والمسكان العلميين في طبيعتهما العلمية • تلك الطبيعة التي لا تجد تبريرا في نطاق العقل ، الا بالتحليل والنقد العقليين •

فالفلسفة في اتجاه ومعها العلم والاصالة والابتكار الفرديان ، وعلم الاجتماع لا يزال في اتجاه آخر يوليه ظهره ، فيزداد بعدا من مؤلف الى آخر ، عن الاتجاه الأول، كلما أمعن في البحث في نطاق المجتمع ، ولايجيب على ما يطرحه الجانب الأول من أسئلة .

وأن من يستسلم للموقف الاجتماعي وحده ، لايكون

قد ألغى الفلسفة ، وانما يكون فى الواقع قد أنكر العقل والمقدرة العلمية ، اللذين أنتجا مثل هـذه المقولات غير الاجتماعية ·

#### \*\*\*

ولا يفوتنا أننا قد وجدنا أن العيب الكبير في موقف الاجتماعيين من الأصول الاجتماعية لمقولات الفكر والمعرفة ، هو نفس العيب في كل مذهب تجريبي ، يريد أن يستمد ما ينظم التجربة من التجربة نفسها .

ولا يمكن أن يكون العنصر المنظم للتجربة مستمدا من التجربة ، لأنه بكل بساطة ينظمها ، وما ينظم التجربة فهو مفروض عليها من خارجها ، فالمقولات لا يمكن أن تصدر عن التجربة فردية كانت أم جماعية ، وانما هي مفروضة عليها ومنظمة لها .

ولذلك ــ انشغل الفلاسفة ، بالبحث عن مصــادر عقلية بحتة لمثل هذه المقولات ، وتعددت مذاهبهم العقلية في الكشف عن تلك المصادر •

فقد اصطدم كانط \_ مثلا \_ بما في تلك المقولات من كلية وضرورة تفوق حدود التجربة ، فذهب الى أن الكلية والضرورة ترجعان الى قبلية عقلية للمقولات ، وهو فيلسوف عقلى أيضا \_ قد اصطدم بفكرة ضرورة الشيقاق المقولات بعضها من بعض ، اشتقاقا

ضروريا ، يلزمنا بتتابع منطقى لها يجعلها تتفجر واحدة بعد أخرى ، بقوة المنطق وحده ، وبذلك لا تكون آتية من التجربة ، فاشستقها ، هيجل ، بمنطقه الجدلى ــ منطق القضية ونقيضها وما يؤلف بينهما .

ومغزى مئل هذه المذاهب العقلية في أصل المقولات، هو الابتعاد بأصلها عن التجربة فردية واجتماعية ، لأن هذه المقولات مفروضـــة على التجربة ، وتنظم التجربة فلا يمكن أن تصدر عنها ٠

لذلك ــ لانعتقد أن الاجتماعيين قد أجابوا عن المسكلة الفلسفية ، التى نوجزها فى الكلمات الآتية : كيف تنظم التجربة بوساطة المقولات ؟!

وبدلا من أن يجيب الاجتسماعيون عن تلك المسألة ، وبدلا من أن يبحثوا عن حل لهذه المسألة ، نجدهم يبسطون المشكلة ، فحاولوا أن يجدوا تطبيقات اجتماعية لمثل هذه المقولات ، فتوهموا أن هسنده التطبيقات ، هي أصسول المقولات ، في حين أنها مجرد تنظيم للتجربة ، بوساطة تلك المقولات ، ومن ثم فيمسكن التأكيد بأن الاجتماعيين لم يواجهوا المشكلة الفلسفية الصميمة بصدد المقولات ،

فالنتيجة الهامة التي نصل اليها في هذه المرحلة من البحث ، هي أن الموقف الأجتماعي بازاء المقولات ، ان هو الا فهم في اطار المذهب التجريبي الذي عرفتة الفلسفة طويلا ، والذي قامت علية الاعتراضات الكثيرة الى الآن م

واذا ما انتقلنا الى مناقشة وتقويم نتائج علم الاجتماع فى سوسيولوجية المعرفة لله نقول: لقد ساهمت دراسات علم اجتماع المعرفة فى اضلفاه العنصر الاجتماعي بصدد تفسيرها لمشكلات الفلسفة العامة والا أن علماء الاجتماع يناقض بعضهم بعضا فى تفسير اصلول المعرفة ، فتارة تكون فى د الطبقة ، وتارة أخرى يبحثون عنها فى د البناء الاجتماعي ، وطورا تكون فى د التاريخ ، وطورا آخر يتطلعون الى د البناء الثقافي ، وفى ضوء ذلك التعارض ، يتطلعون الى د البناء الثقافي ، وفى ضوء ذلك التعارض ، فهرت فى علم الاجتماع بعض د الاتجاهات ، أو د النزعات ، أثارت - كما هلو العال فى الفكر الفلسفى - عددا من الدارس ، د والنظريات ، التى تتفق فى الأصلول والاجتماعية ، وتتباين فى طبيعة تلك الأصول و

فمن خلال استعراضنا لمختلف مساهمات علم الاجتماع في سيوسيولوجية المعرفة ، وجدنا مذهبا ماركسيا \_ صدرت معه البدايات الأولية لعلم اجتماع المعرفة \_ يذهب الى أن التفسير التاريخي والأساس الاقتصادي أو الأسيفل ، هما المصدر الوحيد لمقولات المعرفة ، وهما المرجع الأول في اكتشاف الحقائق .

ثم ظهرت مدرسة دور كايم ، كي تفند مزاعم الاتجاه المأركسي ، يأنكرت في نزعة مثالية روحية تستمدها من روح الجماعة ، وتستوحيها من المثالية الجمعية ، أنكرت ذلك

الأساس المادى للمجتمعات، وذهبت الى أن أصول المعرفة ، لا تصدر عن « عقل الطبقة ، ، وانمسا تتميز التصورات العامة بصدورها عن « بنية العقل الجمعى » •

وظهرت النزعة التاريخية عند و ما نهايم ، كى ترفض وضبعية دوركايم ، وتنكر عليه قوله فى العقل الجمعى ، كما هاجم «مانهايم» أيضا ، تلك الاتجاهات الفلسفية الخالصة التى وجدها عند « دور كايم » و «ماكس شيلر » •

وما يعنينا من كل ذلك ، هو انقسام علم الاجتماع الى مختلف الاتجاهات و « المدارس » التي يزخر بها الفكر الاجتماعي ، وما يعنينا \_ أيضا \_ هو تأكيد ذلك التعارض الفلسفي القائم بين مختلف المدارس الاجتماعية ، تلك التي ينحو كل منها نحوا خاصا في تفسير المعرفة ، في ضوء الفكر الطبقي أو الاجتماعي أو التاريخي .

ولكنا نقول \_ في الرد على تلك الاتجاهات المتعارضة \_ ان حرية الفكر ، لا ينبغى أن تخضع لسلطان خارجى ، سواء أكان سلطان المجتمع أو طغيان الطبقة ، حيث ان روح الطبقة تعمل على جمود الفكر ، حين ينغلق الفكر الطبقى على ذاته ، ويحاط بسياج نفعى جشع ، بعيد كل البعد عن روح الفكر الخلاق ، بمعنى أن « روح الطبقة ، أو « عقل الجماعة » ، كلاهما قيد لا يتفق وطبيعة الفكر الحر ، وكلاهما حجاب لا يوصلنا الى الحقيقة ، ففى تلك القيود الاجتماعية ، والحجب المادية قضاء مبرم على كل

ما يتمتع به الفكر من أصالة وابداع ولا يمكن أن تنبثق الحقيقة عن تلك المجتمعات المغلقة ، حيث انها من أعداء الفكر والحرية هي الواقعة الأولية ، وهي الساهد الوحيد على قيام الفكر ، ولا يمكن أن نتصسور المعرفة في صدورها عن ومنطق التاريخ ، اذ أنها لا تصدر الا عن وذات الانسان، تلك الذات التي تنميز بالوعى والاصالة .

ولذلك شاهدنا في تاريخ الفلسفة ، كيف قامت الفلسفات الوجودية برد فعل مباشر ، ازاء النزعات الماركسية والجمعية التي تجعل من الانسان فردا منخرطا في طبقة ، أو منتميا الى جماعة ، فردا يتصرفون به باسم الحركة التقدمية الجمعية ، ومن أجلها ، كما يتصرف بالأدوات ، اذ أن روح الجماعة تقتل طبيعة الفكر ، وتهبط بمستواه ، وتلك هي نقطة الضعف الشديدة التي تعانى منها وجهات النظر التاريخية والجمعية ،

ولقد وقف « كارل مانهايم » من مسائل الفلسفة ، موقف الفيلسوف التاريخي • الا أننا لو قبلنا \_ جدلا \_ فكرة الحتم التاريخي ، لوجدنا أن التاريخ في ذاته ، لا يستند الى تعميم أو الى « قانون عام » ، كما هو الشأن في العلوم الطبيعية • لأن التاريخ يمتاز بالمضي «والانفراد» في وقائعه الجزئية ، ومن ثم يصعب علينا « التعميم » ، والتوصل من قضاياه المخصوصة الى قانون عام يفسرها • فلا وجه للتاريخ لتعبيره عن « حتم » أو لصياغة «قانون» • ويقول كارل بوبر \_ بصدد الاعتراض على مانهايم \_

ان المذهب التاريخي منهج عقيم لا ينتج شـــينا ولا يجنى تمــارا • ويتساءل بوبر ـ في كتــابه « المجتمع المفنوح واعداؤه ، : هل هناك معنى للتاريخ ؟!

ان التاريخ - في رأى بوبر - ليس له معنى • كما أن العقل على حد تعبير « بول كسكمتى » - لا يخضع لقوى غاشمة عميا و لا تتضمن دلالة أو مغزى • فليس هناك منطق للتاريخ ، كما أن القول «بروح العصر» قول عقيم لاينتج ، حيث تتعذر معه الموضوعية في الأحكام ، وحيث تنغلق امام التاريخ كل محاولة للتفكير أو التصور ، وتبطل كل مبادهة للخلق والابداع •

وفى ضوء تلك الاعتراضات ـ نستطيع أن نؤكد تهافت نظرية مانهايم في المعرفة ، تلك التى ترد كل مظاهر الفكر والمعرفة ، الى عناصر تاريخية ، وقوى اجتماعية ، الا أن مانهايم لم يبذل جهدا في تطبيق نظريته تلك، على كل أشكال الفكر ، حيث انه استثنى الفكر الرياضي والعلم الطبيعي • وهذا نقص واضح في نظرية مانهايم ، ففي ضوء ذلك الحتم السوسيولوجي الذي اصطنعه لكل أشكال الفكر والمعرفة ، كيف يمكننا أن نفسر صدور المعرفة عند الرياضيين والفيزيقيين ، بالرغم من اعتبارها اظهر أشكال المعرفة التي أثارها الفلاسفة ، منذ فيثاغورس وأفلاطون حتى ديكارت وكانط ؟ يبدو أن مانهايم قد تفافل عن تلك المسألة الفلسفية الصميمة •

الا أننا في الرد على جملة المدارس الاجتماعية في

مسوسيولوجية المعرفة \_ نقول: لقد بحث الاجتماعيون عن المعرفة حيث لا توجد ، وفرضوا على عمومها وضرورتها فرضا من الحارج ، هو الحتم السوسيوتاريخى ، فقال أصحاب الاتجاه الماركسى بوجودها في بنية الطبقة ، وقال أصحاب الاتجاه المثقافي بعمومها وشيوعها في بنية الثقافة وذهب أتباع الاتجاه التاريخي الى نسساتها في مواقف التاريخ ولكنا نقول مع كانط \_ ان المعرفة ، هي مشروطة بشروط قبلية ، تفسر عمومها وضرورتها ، على اعتبار أن مقولات العقل ، هي تصورات ابتدائية للعقل الخالص ، كما أنها تصورات أولية أصيلة ، بمعنى أنها تشتمل على عناصر عمومها في العقل الانساني ، باعتباره حاملا لمقولات وصور قبلية نعتبرها حصة مستركة بين سائر البشر .

كما أن المعرفة لل توجد خارج الانسسان ، اذ أن المعرفة في ذاتها ، مهما بلغت من الموضوعية والعلمية ، هي مشروطة بوجود الذات العارفة ، وأن الحقيقة في ذاتها ، تاريخية كانت أم اجتماعيسة ، هي في مسيس الحاجة الى تلك الذات المفكرة ، التي تنشئها وتفسرها ، وتميط اللثام عنها ، تلك الذات التي تحمل قصدا داخليا ، وأعنى به قصد اجادة الحكم والتفكير طبقا للحقيقة ، وهنا نقول مع وأوغسطين ، :

و لا تحاول الحروج من نفسنك ، بل عد اليها ، ،

و فان المقيقة تكمن في أعماقك أيها الأنسأن في ا

## الفميالاثالث

# الاجلاق والدين فىمنوء علما لامبتماع

#### -1-

لا شك أن مسائل الأخلاق والدين ، انها هي مسائل فلسهية من الدرجة الأولى ،حيث ظههرت في « تاريخ الفلسفة » نظرات وبناءات متكاملة في « فلسفة الأخلاق »، كما صدرت أيضا على مسرح الفكر الفلسفي ، الكثير من الدراسات التي تعسالج « فلسفة الدين » وارتبط تاريخ الفلسفة الى حد بعيد بتاريخ الفكر الديني ، فيعالج الباحث في « علم تاريخ الأديان » تلك البدايات الدينية الأولية التي ظهرت بظهور الفهر اليوناني القديم ، والتي اختلطت بالعناصر والديانات الشرقية ، والتي امتزجت بالفلسفات الهندية والفارسية للأمر الذي يجعلنا نؤكد على أن الفكر الديني قديم قدم الفكر الفلسفى ،

وهناك مسائل جوهرية ، أثارتهـــا فلسفات الدين والأخلاق ، وكلها مسائل تتعلق بمعايير « الخير » و «الشر» وموضوعات « الفضيلة » و « الرذيلة » ، كما تتصل أيضا بفكرتنا عن « الارادة الحيرة » و « الواجب الأخلاقي » • عن كل هذه المسائل الدينية والقيم الاخلاقية ، صدرت مدارس الفكر الفلسفى بقصد تفسيرها ، والكشف عن مضمونها ، الأمر الذى جعل فلاسفة الاخلاق ، يتطرقون الى ميدان الأنطولوجيا ، (١) فاتصلت مذاهب الاخلاق بنظريات الأنطولوجيا ، تلك النظريات التى تفسر أفكارنا عن « الله » و « النفس » و « العالم » •

فلقد تساءل الفلاسفة ـ منذ بزغت شمس الفكر في اليونان ــ هل « الحير » واحد بذاته في كل زمان ومكان ؟! وهل ننظر الى الضمير الخلقي على أنه هو هو لا يتغير ؟! ومعايس الا خلاق هل هي مطلقة absolute أم نسبية Relative و بصدد ما أثارته الفلسفة من مسائل ، يكننا أن تعالم بيساطة مسألة « الخمسير » و « الشر » • فنجد أن الفيلسوف العقلى أو المثالي ، يذهب الى أن ما هو « خير » في د اليونان ۽ أو في د فرنسا ۽ ، انها هو بذاته د خير ۽ في كل مجتمعات بني البشر ٠٠٠ فاذا كان من « الحر » ألا نسرق ، وألا نقتل ، وألا نخادع ، نجد أن هذا المعيار لمفهوم الخير ، لا يصدق فقط على مجتمع معين بالذات دون غيره ، وانما يصدق معيار الخير على « كل المجتمعات » وبالتالي فمعيار الخير معيار كلي مطلق ، كما أن معيار الخير ، معيار واحد ، ومفهومه مفهوم محدد ، لا يختلف عليـــه اثنان •

<sup>(</sup>۱) سبق أن أشرنا الى مغيهوم الانطولوجيا في تصدير هذه الدراسة . " ،

وبهذا المعنى ، فان مفهوم « الخير » يشيع بين سائر الشمعوب والثقافات بدائية كانت أم متحضرة كبا أن « الضمير الخلقى » واحد بعينه فى كل زمان ومكان ، وبالتالى فان معايير الأخلاق ، هى معايير انسانية مطلقة ، لأنها ببساطة معايير عامة وسائدة بين بنى البشر على اعتبار أن « مبادى الأخلاق » ، و « معايير الضمير » انما هى حصة مشتركة موزعة بين سائر الناس فى كل بقاع الأرض ،

فالواجب الأخلاقي مشلا ، عند الفيلسوف الألماني كانط Kant مدا الواجب الأخلاقي هو « قانون عام » ، وهو «قانون مطلق» ولايصدر الفعل الاخلاقي عند كانط الا وفقا لقانون الواجب ، كما لا يصدر السلوك الخير ، الا عن انسان معين ، يمتاز بالارادة الخيرة ، على اعتبار أن الارادة الخيرة ، هي علة السلوك الفاضل ، كما تعتمد هذه الارادة الخيرة ، هي علة السلوك الفاضل ، كما تعتمد هذه الارادة الخيرة أيضا ، على الدافع الأخلاقي أو ما يسمى الارادة الخيرة أيضا ، على الدافع الأخلاقي أو ما يسمى « النية » فلكل امرى « ما نوى ، ولا تقوم الأعمال الا بالنيات ، سوا « أكانت نوايا خيرة ، أم نوايا شريرة ،

وهناك أفعال ارادية ، تستند الى دافع eprinciple وأخرى تستند الى مبدأ principle وأخرى تستند الى مبدأ مثلا الى انسان ، نظرا لبؤسسه أو فظاعة حاله ، فأن هذا الفعل الحلقى ، انما يستند أصلا الى دافع الشفقة ، ولكننى اذا أردت العمسل طبقسا للارادة الخيرة ، التى هى ارادة و العمل بمقتضى الواجب ، وفاننى أقوم بواجب الاحسان،

لا لشىء الا أنه واجب ، ومعنى ذلك أننى أقوم بهذا العمل الارادى الخلقى ، تبعا لقانون مطلق ، واستنادا الى مبدأ أخلاقى عام ·

ولذلك كان الواجب الأخلاقي عند كانط ، هو قانون، بمعنى أنه و أمر مطلق ، ، لأن الواجب من فرض العقل العملى الذي يحتم الواجب بقوله : « تلك هي ارادتي ، وذلك هو أمرى » .

د ان واجبی هو ألا أسرق ، ویجب أن أحترم هذا الواجب ، لأنه قانون ، وكل قانسون یفرض علینا أمرا مطلقا ، فیجب أن نحترم الواجب من حیث هو واجب ، ومن حیث هسو قانسون ، لان العقل العمسلی هسو الذی أمرنی بطاعته ، وهذا هسو الواجب كمبدأ أخلاقی ، وكفانون عام ، یمكن أن نشرعه كی یخضع له كل انسسان فی كل زمان .

وهكذا توصل الفيلسوف كانط ، الى فكرة ارادة خلقية ، هي ارادة الواجب ، وهي ارادة مشرعة ، تصدر القانون الكلي المطلق • وتلك هي أخلاق الفلاسفة ، التي تتصف بأنها أخلاق مطلقة •

#### - 4 -

ولكن علماء الاجتماع ، أنكروا أخلاق الفلاسفة ، وهاجموا الأخلاق كمبادىء أو معايير مطلقة ، وأكد علماء

الاجتماع قولهم بالنسبية relativity على اعتبار أن مبادى، الأخلاق ومعاييرها ، هى معايير ومبادى، « نسبية » تختلف باختلاف الزمان والمكان ، حيث ميز علماء الاجتماع ، بين وجهة النظر المطلقة ، ووجهة النظر المسبية ، فأخلاق الفلاسفة تؤيد وجهة النظر المطلقة ، أما اخلاق علماء الاجتماع ، فانما تؤيد وجهة النظر النسبية ، فما هو أخلاقى » فى « مجتمع المدينة » ، قد يكون من قبيل « اللا أخلاقى » فى « مجتمع القرية » ، حيث تتغير معايير المجتمعات القروية ، المجتمعات القروية ، وتنك هى النسبية الأخلاقية ، التى تؤكد أن ما هو وتنك هى النسبية الأخلاقية ، التى تؤكد أن ما هو جنوبها ،

ومعنى ذلك أن « الفضيلة » و « الرذيلة » و « الخير » و « الواجب » كلها أمور نسبية ، تختلف باختلاف المجتمعات ، ويمكننا أن ندرسها بالنسبة الى هذه المجتمعات ، فظواهر الأخلاق ، ظواهر اجتمعاعية ونسبية ، وحتى التربية الأخلاقية ، تربية نسببية ، استنادا الى معايير المجتمع وقيمه وثقافته .

واستنادا الى هذا الفهم ، يميز علماء الاجتماع ، بين الموقف « ما ينبغى بين الموقف « ما ينبغى

<sup>(</sup>۱) الحدود الاقليمية والجغرافية التي تفصل بين المجتمع الاسباني ،

أن يكون ، ، الذى هو موقف اخلاق الفلاسفة ، تلك الأخلاف التى تدرس « ما يجب » أو « ما ينبغى » وبين الموقف العلمى فى الأخلاق ، وهو موقف « ما هو كائن بالفعل » ، على اعتبار أن الأخلاف العلمية ، هى تلك الاخلاق الواقعية ، التى تدرس ما يقوم بالفعل فى الواقع الأخلاقى النسبى ،

وارتكانا الى تلك الأسسس العلمية والنسسبية ، صدرت أصول المذهب الاجتماعي في دراسة الأخلاق .

فلقد ذهب « دور كايم » الى ان الحقيقة الأخلاقية ، هى بالضرورة حقيقة اجتماعية ، وأن القواعد الاجتماعية ، هى قواعد أخلاقية ، ولا تصدر الا عن سلطة عليا ، تلك هى سلطة المجتمع ، التى بمقتضاها نسلك سلوكا أخلاقيا ، ومن ثم يكون للواجب الخلقى شروطه الاجتماعية التى تفرض على الانسان الاجتماعي الزاما وقهرا ، ومن هنا تنشأ الأخلاقية الاجتماعية ، على أعتبار أن المجتمع هو السلطة الاخسلاقية العظمى ، وهو مصسدر الخير الأسمى لسائر الأفراد الذين هم أعضاء فيه ،

ومثالنا على ذلك \_ اننا نشاهد . بوضوح ، ان لكل « مجمتع » أو لكل « شعب » أو « ثقافة » قواعد أخلاقية عامة تتسم بها الحياة الجمعية ، وتسلود في حقبة معينة من التاريخ ، بمعنى أن هناك أخلاقا عامة يشترك فيها الأفراد في مجتمع معين بالذات ،

ولقد عالج دور كايم بمهارة جدلية فائقة ، مساله غاية الفعل الخلقي يتميز بائه في ذاته ، انما يهدف الى غاية من الغايات و تلك الغايات اما د فردية ، تعود الى الفرد ، واما د جمعية وجماعية ، تعود الى المود ، واما د جمعية وجماعية ، تعود الى المجموع .

ألا أن دور كايم يرى أن الفعـــل الخلقى في ذاته مجمول لتحقيق غايات فردية ، فلســوف يفقد الفعـل الخلقي قيمته الخلقية .

ومعنى ذلك أن القيمة الخلقية ، هى غاية كل فعل خلقى ، وهى قيمة جمعية بحتة ، وليست فردية ، لأن الانسسان الفرد ، ليس غاية فى ذاته ، ومن ثم لا يصسبح السلوك الفردى الخالص سلوكا أخلاقيا .

فهناك \_ اذن \_ قيمة خلقية محددة يتجه اليها الفعل الأخلاقي ، لتحقيق غابات فوق مستوى الغابات الفردية ، ولذلك فان تلك « القيمة الخلقية » ، لابد من وجودها في عالم آخر ، يتمايز عن عالم الأفراد ، وتصدر عنه تلك القيم ، وذلك هو العانم الاجتماعي ، حيث ان المجتمع هو « الكائن الجمعي الأمشل » ، وهو المسل الأخلاقي الأعلى ، وهو غابة الغابات ، و دمثال الغابات ، و

تلك هي « فلسفة القيم الاجتماعية » التي يؤكدها دور كابم ، ولكننا نسسأل دور كابم ، وما هي تلك

القيم 1 ! وماذا يقصد بها 1 ! وكيف نصدر احكاما قيمية 1 !!

يميز دور كايم ، فيما يتعلق بنظرية القيم واحكامها بين الحكم الواقعى ، والحكم التقويمى ، فيذهب الى أنسا حين نقول: « أن الأجسام ثقيلة » أو « أن حجم الفاز يطرد اطرادا عكسيا مع ضغطه » فأن هذه أحكام واقعية ، لأنها أحكام تستند الى الواقع ، ومن ثم يسميها دور كايم « أحكام الواقع » .

ولكننى حين أقول: « أننى مغرم بالصيد » أو اننى أفضل الشياى على القهوة » ، فأن هاه ها أحكام الذات ، أو هى قيم الأشياء في علاقتها بالذات « ذاتى أنا » . إلا أننا حين نقول: « أن لهذا الرجل قيمة خلقية عليا ، وأن « لتلك الصورة قيمة جمالية عظمى » أو أن الهذه الجوهرة غالية الثمن » . ففي كل تلك الأمثلة ، أنما ننسب إلى الناس أو ما إلى الأشبياء ، صفة موضوعية ، هي مستقلة إلى حد ما عن مشاعرنا الذاتية . حيث أن الانسان كفرد ، قد لا يكون على قدر كبير من سيمو الأخلاق ، ولكن ذلك لا يمنعه من معرفة طبيعة سيمة الخلقية » والإيمان بوجودها ،

وقد لا يكون الانسسان سريع التأثر بالفن ، وقد لا تتوافر لديه تلك الحسساسية الفنيسة ، ولسكن ذلك لا ينعه من الاعتراف بوجود والقيم الجمالية Aesthetic values

واسستنادا الى ذلك النهم ، حاول دوركايم ، أن يؤكد وجود القيم خارج الذات ، ومن ثم تتصل أحكامنا القيمية بحقائق موضوعية ، قائمة بذاتها ، تلك الحقائق التى تؤلف فى مجموعها عالم القيم ، ونظرا لوجود تلك الحقائق ، أو القيم ، الخارجة عن ذواتنا ، فاننا نستطيع أن نعبر عن وجودها ، وأن نشير اليها بأحكام يسميها دوركايم « أحكام القيمة » Value judgements

ونظر دوركايم الى المجتمع على أنه مصدر القيم وصانعها ، كما أن التقييم الجمعى هو مصدر كل تقييم . فالمجتمع هو المشرع الوحيد للقيم ، لأنه خالقها وحافظها، وهو معيار التقييم الخلقى ، لأنه الحارس الأمين لكل خيراتنا وفضائلنا، وهو الرقيب على التراث والحضارة ، وهو الجواد الخير ، واهب الحياة ، وعنه تصدر كل مظاهر الخير والنعمة .

ويذهب دوركايم ، الى أن القيمة انما لا تنسب الى موضوع القيمة ، فقد يكون موضوع قداسسة ورهبة . فليس « الوثن » الا حجرا تقام حوله طقوس العبادة فى المجتمعات البدائية الوثنية ، كما أن هناك كثيرا من انواع الحيوانات الطوطمية الضعيفة ، التى هى قليلة الفائدة ، والتى ينقصها عنصر الرهبة أو الانجذاب ..

ولكنها برغم ذك \_ تعتبر من موضوعات العبادة والتقديس ، كما أن « العلم » ما هو ألا قطعة بسيطة من

الفهاش ، ومع ذلك يلقى الانسان حتفه فى الذود عنها ، والكفاح في سبيلها . وطابع البريد ، ليس الا قطعة من رقيق الورق ، تنقصها كل عناصر الفن والابداع ، ومع ذلك قد تساوى ثروة هائلة .

ويهدف دوركايم ـ من كل تلك الأمثلة ، الى التأكيد على أن القيمة ليست قائمة في آلموضوع ، موضوع القيمة و فليست للأشياء قيمة في ذاتها و وتلك حقيقة يسسوقها دوركايم في الرد على نظرات الاقتصاديين في القيمة و فأن النظرة الاقتصادية القديمة ، كانت ترى في الأشياء قيما موضوعية كامنة فيها ، ومستقلة عن عقولنا ، وتلك نظرة خاطئة ، لأن القيمة تستمد وجودها من أصول ليست قائمة في الأشياء و فليست للأشياء أية قيمة ، الا بصلتها بحالات أو أصول اجتماعية ولذلك تتغير القيم من حين الى آخر ، طبقا لتغير الجاهات الرأى العام و فالقيم بهذا المعنى ، اجتماعية الأصل والمحتوى و والمجتمع هو مصدر كل قيمة أخلاقية أو اجتماعية او احتماعية او احتماعية الأحسل والمحتوى و المجتمع هو مصدر كل قيمة أخلاقية أو اجتماعية الوسلام المناء أو اقتصادية .

## -4-

وما يعنينا من كل ذلك \_ هو أن علم الاجتماع لم يعف عند حدود المنطق والمعرفة ، وانما وجدناه يتعداها، كي يتعمق ويغوص في منابع الأخلاق والدين .

فلقد آثار الاجتماعيون على مارأينا ، مسألة الواجب ، والالزام ، على اعتبار أن الواجب هو واجب اجتماعي ، وأن الالزام هو الزام صادر من المجتمع ويلتزم به الانسان الاجتماعي . كما تناول دوركايم مشكلة « الارادة » ، وعالج مسألة القيم والأحكام القيمية .

اما «لوسيان ليفي بريل» فقد طرق فكرة «النسبي» و د المعياري ، في الأخلاق وفي علم العادات البخلقية ، حيث أصدر أشهر كتبه بعنوان د الأخلاق وعلم العادات الأخلاقية »(١) ، وناقش « ليفي بريل » في هذا الكتاب مشكلة « الضمير » وغاية السلوك الخلقي ،

وبالاضافة الى كل هـذه المجهودات ، فقد ذهب البير باييه » بالوضعية والنسبية ، الى الحـد الذى يصطنع فيه مذهبا علميا لدراسة الظواهر الخلقية على انها « واقع معطى » لا يصح اغفاله .

ولقد كانت هذه المعطيات الأخلاقية باعتبار انها معطيات التجربة الاجتماعية الواقعية لل كانت هي نقطة البدء التي انطلق منها الاجتماعيون و فتحولت الأخلاق من مجال د الواجب ، و د المطلق ، الى مجال الحادث، (٢) و « النسبي » .

ولقد اصطدمت مدرسة دوركايم ، أيضا ، بصميم

La Morale et la Science des Moeurs.

<sup>(</sup>٢) ما هو حادث يمنى ما هو واقع وصادر هن المجتمع -

المشكلة الدينية ، واقتحمت مماقل عريقة في الفلسفة ، حين طرقت ابواب «الأنطولوجيا» و « الكوزمولوجيا « (١) ٠ تلك الابواب الفلسفية الهامة التي ترتبط بميتافيزيقسا الدين وفلسفة الوجود • وكلها مبساحث ودراسات في الوجود المطلق ، وتتناول وجود الانسان ، وتعالم فكرة الالوهية وأصل العالم ومصيره ، ولهذا السبب ، حاول علم الاجتماع أن يسهم في تلك المسائل بسمهم وأفر ، فكتب علماء الاجتماع وأطنبوا في تفسير طبيعة الدين ووظيفته وقيمته الاجتماعية ٠ وذلك عن طريق الالتفات الى دراسة الطقوس والشعائر الدينية ، وسائر المظاهر الفلكلورية ، التي تجعل من الدين ظاهرة اجتماعية أو ثقافية ، تتميز بالضرورة والعموم ، في عالم المجتمعات ، وفي دنيا الثقافات.

ولقد كانت الديانة الطوطميسة ، هي المفتساح آلاجتماعي الذي بفضله اقتحم دوركايم ميدان الأنطولوجيا وفلسفة الدين ، حيث نظر دوركايم الى الطوطمية كنظرية كوزمولوجية تفسر مقولات « الله » ، و « النفس » و «العالم» ومن وجهة النظر الاجتماعية •

وليس من شبك في أن دوركايم لم يكتب كتسابه الضخم عن « البدايات الأولية للحيساة الدينية ، (٢) بقصد الاضافة ورغبة في الزيادة في علم الاجتماع الديني،

<sup>(</sup>١) سبق أن قمنا بالإشارة إلى حده المفهومات -

Durkheim, Emile, Les Formes Elémentaires de la Vie (1) Religieuse, Félix Alcan, Paris, 1912.

بقدر ما كان يكتب للرد على الفلاسفة ومشكلاتهم التى اثاروها في فلسفات الدين والأخلاق والمعرفة ·

فلقد تعرضت ميتافيزيقا علم الاجتماع خلال هذا الكتاب ، لمشكلات فلسفية أصيلة ، بقصد تفسيرها واماطة اللثام عن مضامينها ومصادرها الاجتماعية ، فكتب دوركايم عن الدين باعتباره ظاهرة اجتماعية ، لها وظيفتها في تضامن البناء الاجتماعي وتماسكه ، وعالج الأصول الاجتماعية للدين بدراسة الديانات البدائية ، وبخاصة في المجتمعات والانسان الاسترالية التي تتميز بالأولية والبساطة ،

#### - 2 -

الا أننا كفلاسفة ، ومن وجهة النظر النقدية ، نجد أن علم الاجتماع ، لم يتعشر في مسألة من مسائل الميتافيزيقا ، بقدر ما تعشر في ميدان الأخلاق والدين •

فلقد حاول الإجتماعيون ، أن ينتزعوا من الفلسفة مسائل الأخلاق ، واعتبروا الأخسلاق ظاهرة اجتماعية يدرسها دعلم العادات الأخلاقيه La Science des Moeurs

ولكن الأخلاق ، حتى كعلم عادات ، لا يمكن أن تستقل عن أمها الفاسفة ، ولا أن تتجرد عن الأسسس الفلسفية لكل ما تتناوله الأخلاق من مسائل « الخير » و « الشمير الشر » و « التفاؤل » و « التشاؤم » ، و « الضمير

الخلقى ، و « الواجب ، • كل هـذه المسـائل عندما ندرسها مجردة عن الشعوب وعاداتها الجزئية ، تصبح فلسفية من الدرجة الأولى .

وليس الدين ـ كما يدعى علماء الاجتماع ، ظاهرة اجتماعية ، نستخلصها من دراسة مجموع الطقوس والشعائر الدينية ، وانما يتصل الدين بمنابعه في القلب والضمير ، عن طريق اخلاص النية في الاتجاه ، بالتعبد والمناجاة ، بعيدا عن كل شعائر أو طقوس .

وليست الصلاة مجموع أفعال للجوارح ، نشاهدها في حركات وسكنات ظاهرة ، انما هي « موقف » بين العبد وربه ، موقف يجيش بالشعور الديني الفياض ، وهو موقف صوفي خالص ، يفيض جلالا وجمالا وحبا ، وتغمره الحشية والرهبة ، وكلها مشاعر تنبع من باطن التراث ، حيث أن الشعور الديني ، على حد تعبير « رينيه لوسن René Le الشعور الديني ، على حد تعبير « رينيه لوسن Senne (۱) هـو القـوة الروحية الباطنة التي تسمو بالانسان فترفعه من عالم المادة الى عـالم الروح ، بدافع التجرد الخالص والحب الكريم L'amour généreux

وعندئذ يتجلى « الجليل » سبحانه للقلب الانسانى ، وينكشف فى « تجربة روحية ، خالصة ، وهنا تصبيح الألوهية فكرة ذاتية محضة ، بالنظر الى الله تعالى كموضوع

Le Senne, René, Traité de morale générale, Presses (1) Universitaires de France, Paris, 1949, p. 312.

عبادة وموضوع محبة ، نناجيه سبحانه دون غفلة أو حجاب فمنه نقترب ، واليه نتجه ، وبه نستعين ·

فالدين حقيقة ، ليست ظاهرة اجتماعية ، انما هو موقف صوفى خالص بين يدى الله ، دون وساطة من شعائر جماعية أو طقوس مرسومة ، حيث أن الدين ، منطلق مساعر تجيش في الوجدان ، وجماع معان تقع في القلب ، وهو تجربة يعانيها الصوفى حين يقع في الحال ، والحال بلغة « النمشيري ، هو : معنى يرد الى القلب من غير تعمد ولا اجتلاب ولا اكتساب (١) • بمعنى أننسا لا نستمده من الآخرين ٠ لأن الشعور الديني ، انما هو « شعور ذاتي خالص ، ، يتخطى الواقع الاجتماعي ، كي يحظى الانسان بالحضور الآلهي • والله لا يتصل الا بالانسان الفرد ، ولا ينكشف الا في « عزلة ، أو « خلوة روحية ، بعيدا عن المجتمع ، حيث يشعر الانسان الفرد في عزلته الميتافيزيقية بالحضور الالهي • ومن هنا تصبح فكرة الالوهية ، فكرة ذاتية خالصة ، وليست بالفكرة الجمعية ، فالله يتجلى للفرد لا للجماعة •

وبذلك ــ لا يحتاج الشعور الديني ، كمـــا توهم دوركايم ، الى مشاعر الجماعة ، فالدين ايمان قرذى خالص

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية ــ لابي القاسم القشيري ــ القيساهرة ١٩٤٨ ص ٣٢

بعضور الله واتصاله ودوامه ، يناجيه الانسان ويحادثه بلغة قد تجهلها الجماعة ، لان لغة الجماعة هي لغة الاشارة والرمز ، أما لغة الدين ، فهي لغة المشاعر ، تلك التي تحتاج الى والصمت البليغ، الذي يفوق فصاحة الكلام .

وفي عبارة مشهورة ، يقول الفيلســـوف الوجودى « سورين كيركجورد Kierkegoard :

« يعلمنسا الناس الكسلام ، ولكن الآلهة تعلمنا الصيمت » •

وبهذا المعنى ، يكون الشعور الدينى شعورا فطريا ، وهو شعور قديم قدم الانسان ، وهذه حقيقة يدركها البدائى ، كما يلحظها المتحضر ، لأن الدين جوهر ذاتى كامن فى جبلة الانسان ، مهما بلغت درجة بدائيته أو تحضر ، ونحن قد نرى مجتمعات لاحظ لها من علم أو فن أو فلسفة ولكنا لا نعرف أبدا مجتمعات بلا دين ،

ولقد كانت آفة دوركايم ، انه خلط خلطا تاما بين ما هو « دينى » وبين ما هـــو « اجتماعى » • فلقد بدأ العنصر الدينى نقيا خالصا ، على ما يقـول « اندرو لانج Andrew Lang » ، ثم جاء العنصر الاجتماعى الاسطورى كى يغلفه من الخارج بشعائر وطقـوس ، فحجب الغطـاء الاجتمـاعى وطغى على الجوانب النقية ، وقضت القشرة الخارجية للدين « قشرة الشعائر والطقوس » ، على تلك العاطفة الدينية الأولية •

ولقد ثار « مارتن لو ثر Martin Luther على القشرة التي حجبت النقاء الديني ، واعترض على طقوس الكاثوليك وشعائرهم ، وأقام المذهب البروتستانتي الذي يقلل كثيرا من قيمة الشعائر في ذاتها ، ويخفف من طغيسان الغطاء الاجتماعي الكثيف على نقاء الدين على اعتبار أن الغلاف الخارجي الذي يغلف الدين من الخارج ، انما يحدده ويحجبه ولذلك فان الديانة كطقوس ، وشعائر ، ليست الا ديانة دائرية مغلقة ، على حد تعبير الفيلسوف الفرنسي دبرجسون Bergson ، الأنها ديانة ترتبط بالجوانب الشكلية وبالمظاهر الاجتماعية المتكررة (١) • وذلك على العكس تماماً ، من الديانة الحقيقية المفتوحة ، التي تصدر عن تلك الجوانب الجوهرية الاصيلة في الانسان ، فالانسان كاثن متدين بالفطرة ، وفي كل منا « شخصية صوفية غافية ، حيث أن الدين يتصل أصلا بمنابعه في القلب ، لأنه نزعة تثمر بالمجاهدة في « خلوة ميتافيزيقية ، فينبغي علينا أن نتعمق روح الدين وباطنه ، دون أن نقف عند حدود الشعائر الجمعية ، أو الطقوس المرسومة •

Bergson, Henri, Les deux Sources de la Morale et de (1) la Religion, Presses Universitaires, Paris, 1955, p. 102.

# خاستمة

بينت هذه الدراسة \_ بصفة قاطعة \_ آن الفلسفة ومسائلها هي نقطة البدء ، وحجر الزاوية ، والمقسدمة الضرورية التي لا ينفك عنها فهم علم الاجتماع • اذ أن اغفال دراسة الفلسفة ، وعدم التنبه اليها في دراسسة علم الاجتماع ، يجعلنا حين نقتصر على علم الاجتماع وحده، أمام مسائل مبتورة أصولها ، بحيث لا ندري لماذا يعالج علم الاجتماع موضوعات ومشكلات ، لعله ما كان ليعالجها لو أنه استقل في نشأته وتطوره عن الفلسفة والفلاسفة .

حقيقة أنه يجاهد في أن يكون علما في منهجه وموضوعه ، ولكن علم الاجتماع عندما يقتحم ميادين المنطق والابستمولوجيا ، والاخلاق والدين ، يكون قد انحرف عن هدفه العلمي البحت ، بما أدخله في موضوعه من مشكلات الفلسغة البحتة ، ولذلك نرى علم الاجتماع ، في مراحله المعاصرة ، وفي كثير من مدارسه ، قد قطع كل صلة بينه وبين هذه المسائل الفلسفية ، متجها بكل طاقاته نحسو المجتمع ، وما فيه من ظواهر تقع تحت المشاهدة والاحصاء والمقارنة والتفسير ، فنجده يدرس مختلف المجتمعات البدائية والقروية والحضرية ، كما يدرس حركة السكان ،

والتصنيع ومستوى المعيشه ، ونظم الأسرة والزواج ، ومظاهر الجريمة والانحراف ، وربما تزيد مد فحاول تطبيقا لنتائج دراسته تلك ، في شكل خدمات ورعاية اجتماعية ، وفي كل هذا يستطيع علم الاجتماع أن يدعى بحق أنه علمي ، ومنتهج للطرق العلمية ،

الا أننا ينبغى حين نؤرخ لعلم الاجتماع ، أن نؤكد على أن الفكر الاجتماعي لم ينشأ على سبيل الطفرة ، وانساقام على أساس اثارة الموضوعات والمسكلات الفلسفية ، وتفسيرها من وجهة النظر الاجتماعية .

وما زال علم الاجتماع ، عند كثير من انصَاره المعاصرين ، يحن حنينا شديدا الى التزام خط سيره الأول ، الذي يصل بينه وبين الفلسفة ، فيعمل في نظرية المعرفة بالذات ، وهي أم المسائل الفلسفية ، وكانه بذلك مازال يرى أن وطنه الأول هو مسائل الميتافيزيقا ، حتى ولو هاجمها بعنف كما فعل .

ولا غرابة في هذا \_ فان علوما كئيرة كالطبيعيات والرياضيات ، والأخلاق ، وعلم النفس ، وعلم الجمال ، قد أصبحت علوما على أقدار متفاوتة من العلمية البحثة ، ولكنها ما زالت عند أصحابها من طبيعيين ، ورياضيين ، واخلاقيين ، ونفسيين ، وجمالين ، تتعلق بالأنظار الفلسقية

حين يتعمقون في علومهم ويتحدثون حديث فلاسفة ، لا حديث علماء ٠

ونحن لا نجهل موقف الرياضيات بالذات ، وهي اضبط العلوم جميعا ، فهي كلميا أمعنت في التقدم الى الأمام نحو أهدافها كعلم ، نجدها تتوقف حتى عند أصحابها لتنظر الى الوراء ، متطلعة الى الفلسغة ، والتفلسف في أخطر مشكلاتها ، وهي مشكلة أسس الرياضيات التي ما زالت تشغل الرأى العام الرياضي ، والتي هي مجال فلسيغة ومنطق ، لا مجال رياضة ، حتى أنهم سيسموها « ما بعد الرياضة » ، على غرار « ما بعد الطبيعة » ،

قاذا كان موضوع هذه الدراسة هو وعلم الاجتماع والفلسفة ، وبدا أن هذا البحث لا ينطبق الا على فريق من الاجتماعيين دون آخر ، فلا يجب أن ننسى أن هسذا الموضوع لا يزال مفتوحا في الحاضر والمستقبل ولا تزال مشكلات المعرفة والمقولات والمنطق ، موضوعات قائمسة وستبقى حية خصبة ، ما بقيت الفلسفة وعلم الاجتماع وستبقى حية خصبة ، ما بقيت الفلسفة وعلم الاجتماع و

وبذلك لا أعتبر أن الحد الذي وصلت اليه ، في هــذا البحث ، في الصلة بين الفلسفة والاجتماع ، يمثل عهــدا قد مشى وانقضى ، ولكنه حلقة من حلقات أخرى قادمة في الصلة بين الفلسفة وعلم الاجتماع ، ما قامت نظرية المعرفة على الأقل .

وعلى الا بمتماعيين والفلاسفة أن يتبينوا هذا الموقف بوضوح ، لكى لا يقعوا فى سطحية النداء القائل بأن علم الاجتماع قد أدار ظهره الى الفلسفة ، فالتعاون بين العلوم أمر مفروض مقدما ، عند كل باحث مخلص جاد ، وهذا التعاون هو ثمرة من ثمار هذا البحث ، اذ أن الحقيقة هى المطلوب الا والا خر ،

## بعض الراجع الأوروبية:

- 1. Durkheim, Emile, Sociology and Philosophy, translated by D.F. Pocock, Cohen and West, London, 1953.
- 2. Bayer, Albert, La Science des Faits Moraux, Paris, 1925, Librairie Félix Alcan.
- 3. Runes, Dagobert, The Dictionary of Philosophy.
- 4. Mannheim, Karl, Essays on the Sociology of Knowledge, trans. by Kecskemeti, Routledge, London, 1952..
- 5. Stark, Werner, The Sociology of Knowledge, Kegan Paul, London, 1960.

#### مجلات علمية:

- I. The British ournal of Sociology.
- 2. The Philosophy.

  The ournal of the Royal IJnstitute of Philosophy.

  Edited by H.B. Acton.
- 3. The Philosophy of Science.

# ههرس

| لصفحة | الموضوع ال                               |
|-------|------------------------------------------|
| ٣     | مقیدمة مقیدمة                            |
|       | القصل الاول :                            |
| 19    | المنطق في ضوء علم الاجتماع ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠  |
|       | لغصل الثاني :                            |
| ٤٢    | موقف علم الاجتماع من نظرية المعرفة       |
|       | لفصل الثالث :                            |
| ٧٢    | الاخلاق والدين في ضوء علم الاجتماع ٠٠٠٠٠ |
| ۸۹    | خاتیــة ۱۰ ،۰ ،۰ ،۰ ،۰ ،۰ ،۰ ،۰ د        |

# دارالكائبالغرى للطباعة والنش*ر* باست مسان

#### ٠ ملزم النوزيع في الجمهسورية العربسة المنعلة وحميع أنعساء العسالم الشركه الفومية للبوريغ

| شعون ١٣٠٠٠ الناهرة | 🕶 ساوع سرهه            | ۱ سافرع شرعا         |
|--------------------|------------------------|----------------------|
| والأحم النامرة     | ۱۹ مبارخ ۲۹ برلتو      | ۲ سافرغ ۴۹ پولپو     |
| سيجهري السامرة     | و مبدلي عرابي          | 🔻 🗀 فرغ مشان عوانی   |
| بيداله العامره     | ١٣٠ بيارغ معيدير أنترب | 2 ساورخ الحسفاد      |
| e ۱۹۹۷ العامر د    | ٢٧ بنارغ العنيورية     | 4 ـــ فرغ الحيهورية  |
| ٩١٤٣٠٠ الماهره     | ١٤ شارغ الصبورية       | ٠ - ما فرغ خامش      |
| الماهر ه           | مداي العبي             | ٧ ــوع الصي          |
| والمحموم الماهوم   | ١ مبهای لعیره          | م با فرغ العبدة      |
| ۱۹۹۰ اسوال         | سوق السامي             | ۹ ساوع اسوان         |
| ٠٥٩١٠ الإسكلتونة   | ١٩ ص سعد وعثول         | ١٠ ــ فرغ الاسكندرة  |
| habir 4443         | مبدان الساعه           | ١٥ ــ برغ طبطا       |
| المصورة            | برميا                  | ١٧ ــ تو تم المسعورة |
| اسوط               | سارع الحبهورية         | ١٧ ــ برغ اسوط       |
|                    |                        |                      |

| مراح ووكاله السرك حارح الحجيورب العرسه للبطاء |                                         |                                 |  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------|--|
| العرال                                        | التاوج بن مهندي بتراي رهم ١٩ ميلوز      | ۱ - برکز نودیج العزام           |  |
| -12                                           | سارغ لملي                               | ۲ - برکر بورج بسسان             |  |
| -                                             | مدل محرو                                | 🔻 🗕 مرکز ہودے آلم ن             |  |
| سوريا                                         | مارغ ۹۹ آثار ساهمتني                    | 4 ۔ هذا اوجين الگائي            |  |
| لسيأي                                         | ص آب رقم ۲۹۸۵ پروت                      | ب اشركه العرب للبورج            |  |
| والعراق                                       | بكنه هنيء مدلا                          | ٦ قاميم الرحب                   |  |
| الأربيد                                       | وكاله للوزم ــ مناق                     | ∀ سدوڪ آهيني                    |  |
| الكوب                                         | سار للتوريخ فيءب ١٩٧١                   | ه ب عبد العربر المبنى           |  |
| السكوب                                        | تکریب ``                                | a _ وگاله للطوعف                |  |
| يعاري                                         | سارع غيرو ال العامي الساب               | ١٠ ــ مكت الوحدد لتربيه         |  |
| طراشي                                         | جه ساوع عبرو بي العاش                   | ١٩ ــ مجيد سنار الفرجاني        |  |
| جو س                                          |                                         | ۱۲ نہ اسر کہ اوجیہ افیورچ       |  |
|                                               | فادع الرفسه                             | ۱۳۰ ـــ به کاله اوقعوام         |  |
| المعوض                                        | الماحة بالمصبح المرابي                  | ١٤ سد الحيكامية الوطامة         |  |
| التوينه                                       | مراب ۱۲ و ۱۸                            | ۱۹ بیا مینگنبه آند و به         |  |
| هي ۽ هنان                                     | المكت الأهلية من ب ٢٦٦                  | ١١ ساهيا، الدحسين الرسيماني     |  |
| -                                             | 78 mg .gr                               | ۱۷ نے المسکیم احداث             |  |
| XC                                            | الآنب الومسة صودت ٢٠                    | ۱۸ ند احید بحد د                |  |
| مسعاه                                         | ببارغ هذامو مدن سجرت                    | ١٩ ـــ مكب دار العلم            |  |
| استعره                                        | ص آب ۸۲                                 | ۲۰ سائلی او هما بسار            |  |
| بالديس المالا                                 | ص به ۱۷۱۱                               | ۲۱ شده الدقاسم الحراري          |  |
| معارسيو                                       | س ۱۹۳۰ می                               | ۲۱ پ مکنه ښېر                   |  |
| مساسا                                         | من بـ ٨٤٤                               | ۲۶ ن کید که خانم محب            |  |
| لبقني                                         | ليغني                                   | ٢٤ سدمكت يوزيع المطبوعات البرسة |  |
| مسحافو ره                                     | ه) ش کنجار می ان ۱۲۰۹                   | 70 يد الآكي النجاري البرقي      |  |
| الحوطوم                                       |                                         | ۲۱ بدمیگته مصر                  |  |
| وادن مدي                                      |                                         | ۲۷ بید مکشه المحر               |  |
| المرطوع                                       | عي ب وهم ١٥٧                            | ۹۸ ــ رکي حرجس ڪيومي            |  |
| اور سودان                                     | مگيه اشوم من ب ۹۸۰                      | ٣٧ ـــ (برنميم هنه الصوم        |  |
| مطر ہ                                         | مكتبه لنوره من ب ٢٠                     | بجيدهومن أقدمتموه دبوره         |  |
| ولخزي مقنى                                    | المكت الرطبه من ١٤٧                     | ٣١ ساميس عداق                   |  |
| گومسی                                         | س ب                                     | ٠٠ــ مصطني صالح                 |  |
|                                               | *************************************** |                                 |  |

#### أستنار لنع فعيهزر في اندول الترسة

صورة «فافرقي سينوري بدلباني» فالركل لنابهت الأرفق ٥٠ علين بد التران ٥٠ عليي بد الكواب ويا طبي بما السودان دي علم بدائننا (10 طبع برجال (10 فراهم بدا التحدوس (10 فاس) بدائية (10 م ب، أوس ١٩٩ مه سنة .. أسعرك ما سب بــالعراق ١٨٠ م



د . قباری محمد اسماعیل

- @ ولد بالاسكندرية عام ١٩٣١
- دكتوراه في علم الأجتماع مع مرتبة
   الشرف الأولى
- یقوم الآن بتدریس علم الاجتماع بجامعة بروت العربیة

من مؤلفاته:

علم الاجتماع والفلسفة -الانتروبولوجيا الوظيفية ويصدر له قريبا:

الاتجاهات المعاصرة في مناهج علم الاجتماع



 بجعل المعرفة متعة نعمى الشعور بالحياة ، وسلاماً بساعدعلى الإنتصار في معركة الحياة يعرف على السلسلة الاكتور مشكري محراعا و

المكنن الثقافين

(جامعة حرق)

ه خلاصة الفكرالقومى والإنسان